
opusdei.org

Un motivo
soprannaturale

Che cosa significa “santificare il
lavoro”? In questo articolo si
spiega che santificare il lavoro
consiste nel dare ad esso un
motivo, uno scopo: farlo per
amore a Dio e agli altri per Dio,
una scelta che influisce
profondamente su di esso,
spingendo a realizzarlo bene,
con competenza e perfezione.

10/08/2009

San Josemaría diceva che lo spirito
dell’Opus Dei comprende la



bellissima realtà per cui qualsiasi
lavoro degno e nobile sul piano
umano può trasformarsi in un lavoro
divino.

La vita di molte persone ha
sperimentato un profondo
cambiamento nel venire a
conoscenza di questa dottrina, a
volte già nel sentire semplicemente
parlare di santificazione del lavoro.
Uomini e donne che lavoravano con
orizzonti esclusivamente terreni, a
due dimensioni, si entusiasmano
quando scoprono che il loro lavoro
professionale può acquistare una
dimensione trascendente, un valore
di vita eterna. Come non pensare alla
gioia di quel personaggio del Vangelo
che, trovato un tesoro nascosto in un
campo, andò e vendette tutto ciò che
possedeva per comperare quel
campo?[1]

Lo Spirito Santo fece scoprire a san
Josemaría questo tesoro nel Vangelo,



specialmente nei lunghi anni della
vita di Gesù a Nazaret, anni oscuri,
ma per noi luminosi come la luce
del sole[2]perché quegli anni della
vita nascosta del Signore sono
tutt'altro che insignificanti, né
rappresentano una semplice
preparazione agli anni della vita
pubblica. Fin dal 1928 ho compreso
con chiarezza che Dio desidera che
i cristiani prendano esempio dalla
vita del Signore tutta intera. Da
allora ho capito appieno la sua vita
nascosta, la sua vita di umile
lavoro in mezzo agli uomini[3].

Grazie alla luce di Dio, il Fondatore
dell’Opus Dei insegnò costantemente
che il lavoro professionale è una
realtà santificabile e santificante.
Una verità semplice e grandiosa che
il Magistero della Chiesa ha
proclamato soprattutto a partire dal
Concilio Vaticano II[4] e raccolto poi
nel Catechismo, indicando che «il
lavoro può essere un mezzo di



santificazione e un’animazione delle
realtà terrene nello Spirito di
Cristo»[5].

«Con soprannaturale intuizione – ha
affermato Giovanni Paolo II – il beato
Josemaría predicò instancabilmente
la chiamata universale alla santità e
all’apostolato. Cristo convoca tutti a
santificarsi nella realtà della vita
quotidiana; pertanto, il lavoro è
anche mezzo di santificazione
personale e di apostolato quando è
vissuto in unione con Cristo»[6].

Il nostro fondatore è stato lo
strumento voluto da Dio per
diffondere questa dottrina, aprendo
prospettive immense alla santità
personale di moltitudini di cristiani,
e per la santificazione della società
umana dal di dentro, ossia a partire
dalla trama stessa delle relazioni
professionali che la configurano.

Questo seme darà i frutti che il
Signore si aspetta se mettiamo



l’impegno necessario per meditarlo
alla presenza di Dio e per metterlo in
pratica con il suo aiuto, perché la
santificazione del lavoro non è solo
un’idea da spiegare perché la si
apprenda, ma un ideale che si cerca e
si conquista per amore di Dio, guidati
dalla sua grazia.

SIGNIFICATO DEL LAVORO

Fin dall’inizio della Sacra Scrittura,
nel libro della Genesi, ci è rivelato il
significato del lavoro. Dio, che ha
fatto buone tutte le cose, «ha
liberamente voluto creare un mondo
“in stato di via” verso la sua
perfezione ultima»[7] e creò l’uomo 
ut operaretur[8], perché col suo
lavoro cooperasse in certo modo
nella sua opera redentrice e
raggiungesse la propria
perfezione[9].

Come conseguenza del peccato, il
lavoro è accompagnato dalla fatica e
molte volte dal dolore[10]. Ma



nell’assumere la nostra natura per
salvarci, Gesù Cristo nostro Signore
ha trasformato la fatica e il dolore in
mezzi per manifestare l’amore e
l’obbedienza alla Volontà di Dio e per
riparare la disobbedienza del
peccato. Per sei lustri Gesù non fu
che questo: fabri filius (Mt 13, 55),
il figlio dell'artigiano. (…) Era noto
come faber, filius Mariae (Mc 6, 3),
l'artigiano, figlio di Maria. Ed era
Dio, e veniva a compiere la
Redenzione del genere umano, ad 
attirare a sé tutte le cose (Gv 12,
32)[11].

Accanto alla realtà del lavoro di Gesù
Cristo, che ci mostra la pienezza del
suo significato, dobbiamo
considerare che per grazia
soprannaturale siamo stati fatti figli
di Dio, formando una sola cosa con
Gesù Cristo, un unico corpo. La sua
vita soprannaturale è vita nostra, e ci
ha resi partecipi del suo sacerdozio
perché siamo corredentori con Lui.



Questa profonda unione del cristiano
con Cristo illumina il senso di tutte le
nostre attività e, in particolare,
quello del lavoro. Negli insegnamenti
di san Josemaría, il fondamento della
santificazione del lavoro è il senso
della filiazione divina, la coscienza
che Cristo vuole incarnarsi nelle
nostre occupazioni[12].

Tutta la visione cristiana del
significato del lavoro si riassume
nelle seguenti parole: Il lavoro
accompagna inevitabilmente la
vita dell'uomo sulla terra. Assieme
ad esso compaiono lo sforzo, la
fatica, la stanchezza, come
manifestazione del dolore e della
lotta che fanno parte della nostra
esistenza attuale e che sono segni
della realtà del peccato e del
bisogno di redenzione. Ma il lavoro
non è in se stesso una pena, né una
maledizione, né un castigo: coloro
che parlano così non hanno letto
bene la Sacra Scrittura. (…) Il



lavoro è testimonianza della
dignità dell'uomo, del suo dominio
sulla creazione; promuove lo
sviluppo della sua personalità, è
vincolo di unione con gli altri
uomini, fonte di risorse per
sostenere la propria famiglia,
mezzo per contribuire al
miglioramento della società in cui
si vive e al progresso di tutta
l'umanità.

Per il cristiano, queste prospettive
si dilatano. Il lavoro appare infatti
come partecipazione all'opera
creatrice di Dio (…). E inoltre il
lavoro, essendo stato assunto da
Cristo, diventa attività redenta e
redentrice: non solo è l'ambito nel
quale l'uomo vive, ma mezzo e
strada di santità, realtà
santificabile e santificatrice[13].

SANTIFICARE L’ATTIVITÀ DEL
LAVORO



Un’espressione di san Josemaría, che
usciva spesso dalle sue labbra e dalla
sua penna, ci fa entrare nello
splendido panorama della santità e
dell’apostolato nell’esercizio di un
lavoro professionale: per la maggior
parte degli uomini, la santità
consiste nel santificare il proprio
lavoro, nel santificarsi nel lavoro e
nel santificare gli altri per mezzo
del lavoro[14].

Sono tre aspetti di una stessa realtà,
inseparabili e ordinati tra loro. La
prima cosa è santificare – rendere
santo – il lavoro, l’attività del
lavorare[15]. Santificare il lavoro è
rendere santa questa attività,
rendere santo l’atto della persona
che lavora.

Da ciò dipendono gli altri due aspetti,
perché il lavoro santificato è anche
santificante: santifica noi stessi ed è
mezzo per la santificazione degli altri
e per informare la società di spirito



cristiano. Conviene pertanto che ci
soffermiamo a considerare il primo
punto: che cosa significa rendere
santo il lavoro professionale.

Un nostro atto è santo quando è un
atto di amore a Dio e agli altri per
Dio: è cioè un atto di amore
soprannaturale – di carità –, il che
presuppone, su questa terra, la fede e
la speranza. Un atto così è santo
perché la carità è partecipazione
dell’infinita Carità, che è lo Spirito
Santo[16], l’Amore sussistente del
Padre e del Figlio, sicché un atto di
carità è partecipare alla Vita
soprannaturale della Santissima
Trinità, un prender parte alla santità
di Dio.

Nel caso del lavoro professionale,
bisogna tener conto che l’attività del
lavorare ha per oggetto le realtà di
questo mondo – coltivare un campo,
svolgere una ricerca scientifica,
offrire servizi, ecc. – e che, per essere



umanamente buona e santificabile,
deve comportare un esercizio delle
virtù umane. Ma ciò non basta
perché il lavoro sia santo.

Il lavoro infatti si santifica quando si
realizza per amore di Dio, per dargli
gloria – e, di conseguenza, facendolo
come Dio vuole, compiendo la sua
Volontà: praticando le virtù cristiane
informate dalla carità –, per offrirlo a
Dio in unione con Cristo, poiché «per
Lui, con Lui e in Lui, a Te, Dio Padre
Onnipotente, nell’unità dello Spirito
Santo, ogni onore e gloria»[17].

Da’ un motivo soprannaturale alla
tua ordinaria occupazione
professionale, e avrai santificato il
lavoro[18]. Con questa breve frase il
Fondatore dell’Opus Dei ci presenta
la chiave della santificazione del
lavoro. L’attività umana del lavoro si
santifica quando si realizza per un 
motivo soprannaturale.



L’importante, perciò, non è che il
lavoro ci riesca bene, ma che
lavoriamo per amore di Dio, perché
questo è ciò che Dio cerca in noi: Dio
guarda il cuore[19]. L’importante è il
motivo soprannaturale, il fine ultimo,
la rettitudine di intenzione della
volontà, il realizzare il lavoro per
amore di Dio e per servire gli altri
per Dio. Il lavoro viene così elevato
all'ordine della grazia e si
santifica: diventa opera di Dio, 
operatio Dei, opus Dei[20].

QUALITÀ DEL MOTIVO
SOPRANNATURALE

Il motivo soprannaturale è sincero se
influisce efficacemente e
radicalmente sul modo di lavorare,
se ci porta a svolgere il nostro
compito con perfezione, come Dio
vuole, entro i limiti personali, su cui
Egli conta.

Il motivo soprannaturale che rende
santo il lavoro, non è qualcosa che



semplicemente si giustappone
all’attività professionale, ma è un
amore a Dio e agli altri per Dio che
influisce radicalmente sulla stessa
attività, spingendoci a realizzarla
bene, con competenza e perfezione;
infatti non possiamo offrire al
Signore cose che, pur con le povere
limitazioni umane, non siano
perfette, senza macchia, compiute
con attenzione anche nei minimi
particolari: Dio non accetta le
raffazzonature. Non offrirete nulla
con qualche difetto, ammonisce la
Sacra Scrittura, perché non
sarebbe gradito (Lv 22, 20),
Pertanto, il lavoro di ciascuno, il
lavoro che impiega le nostre
giornate e le nostre energie, deve
essere un'offerta degna per il
Creatore, operatio Dei, lavoro di
Dio e per Dio: in una parola, deve
essere un'opera completa,
impeccabile[21].



Una “buona intenzione” che non ci
portasse a lavorare bene, non
sarebbe un’intenzione buona, non
sarebbe amore a Dio. Sarebbe
un’intenzione inefficace e vuota, un
debole desiderio, che non arriva a
superare l’ostacolo della pigrizia o
della comodità. Il vero amore si
concreta nel lavoro.

Mettere un motivo soprannaturale
non è neppure aggiungere qualcosa
di santo all’attività del lavoro. Per
santificare il lavoro non è sufficiente
pregare mentre si lavora, anche se –
quando è possibile farlo – è un segno
che si lavora per amore di Dio e un
mezzo per crescere in questo amore.

Più ancora, per santificare il lavoro
mediante un motivo soprannaturale,
è imprescindibile cercare in un modo
o nell’altro la presenza di Dio, e
molte volte questo si ottiene con atti
di amore, con preghiere e
giaculatorie, a volte approfittando di



una pausa o di altre circostanze
offerte dal lavoro stesso. Per questo
sono di grande aiuto gli accorgimenti
umani.

Ma vale la pena di insistere sul fatto
che non bisogna fermarsi qui, perché
santificare il lavoro non consiste
essenzialmente nel fare qualcosa di
santo mentre si lavora, ma nel
rendere santo il lavoro stesso
mettendo un motivo soprannaturale
che configura questa attività e la
impregna così profondamente da
trasformarla in un atto di fede, di
speranza e di carità, convertendo il
lavoro in orazione.

Un’altra conseguenza importante del
fatto che la radice della
santificazione del lavoro si trova nel 
motivo soprannaturale è che ogni
lavoro professionale è santificabile,
dal più brillante agli occhi degli
uomini fino al più umile, perché la
santificazione non dipende dal tipo



di lavoro ma dall’amore di Dio con
cui lo si compie. Basta pensare al
lavoro di Gesù, di Maria e di
Giuseppe a Nazaret: compiti normali,
ordinari, simili a quelli di milioni di
persone, ma realizzati con il
massimo amore.

«La dignità del lavoro dipende non
tanto da quello che si fa, quanto da
chi lo fa; e, nel caso dell’uomo, si
tratta di un essere spirituale,
intelligente e libero»[22]. La
maggiore o minore importanza del
lavoro dipende dalla sua bontà in
quanto azione spirituale e libera,
ossia dall’amore elettivo del fine, che
è un atto proprio della libertà.

Non bisogna pertanto dimenticare
che tutta la dignità del lavoro è
fondata sull'Amore. Il grande
privilegio dell'uomo è di poter
amare, trascendendo così
l'effimero e il transitorio. L'uomo
può amare le altre creature, può



dire un tu e un io pieni di
significato. E può amare Dio, che ci
apre le porte del Cielo, ci
costituisce membri della sua
famiglia, ci autorizza a dar del tu
anche a Lui, a parlargli faccia a
faccia. L'uomo, pertanto, non deve
limitarsi a fare delle cose, a
costruire oggetti. Il lavoro nasce
dall'amore, manifesta l'amore, è
ordinato all'amore[23].

L’amore a Dio rende grandi le cose
piccole: i particolari di ordine, di
puntualità, di servizio o di amabilità,
che contribuiscono alla perfezione
del lavoro. Fate tutto per Amore. –
Così non ci sono cose piccole: tutto
è grande. – La perseveranza nelle
cose piccole, per amore, è
eroismo[24].

Chi comprende che il valore
santificante del lavoro dipende
essenzialmente dall’amore a Dio con
cui lo si fa, e non dal suo rilievo



sociale e umano, dà molta
importanza alle cose piccole,
specialmente a quelle che passano
inavvertite agli occhi degli altri,
perché le vede solo Dio.

Invece, lavorare per motivi egoistici,
come il desiderio di autoaffermarsi,
di brillare o di realizzare al di sopra
di tutto i propri progetti e gusti, o
l’ambizione di prestigio per vanità, o
di potere o di denaro come meta
suprema, impediscono radicalmente
di santificare il lavoro, perché è
come offrirlo all’idolo dell’amor
proprio.

Questi motivi si presentano poche
volte allo stato puro, ma possono
convivere accanto a intenzioni nobili
e perfino soprannaturali, restando
latenti – forse per lungo tempo –
come gli strati di melma in fondo
all’acqua limpida. Sarebbe
un’imprudenza ignorarli, perché in
qualsiasi momento – forse di fronte a



una difficoltà, a un’umiliazione, a un
insuccesso professionale – possono
smuoversi e intorbidire tutta la
condotta. Ė necessario cogliere questi
motivi egoistici, riconoscerli
sinceramente e combatterli
purificando l’intenzione con
orazione, sacrificio, umiltà, servizio
generoso agli altri, cura delle cose
piccole.

Torniamo a volgere lo sguardo al
lavoro di Gesù negli anni della sua
vita nascosta, per imparare a
santificare il nostro compito. O
Signore, concedici la tua grazia.
Aprici la porta della bottega di
Nazaret, affinché impariamo a
contemplare Te, la tua santa
Madre Maria e il Santo patriarca
Giuseppe – che tanto venero e amo
–, tutti e tre dedicati a una vita di
lavoro santo. I nostri poveri cuori
si sentiranno scossi: ti cercheremo
e ti troveremo nel lavoro
quotidiano, che Tu vuoi che



trasformiamo in opera di Dio, in
opera d'Amore[25].

F.J. López Díaz, Professore di
Teologia spirituale presso la
Pontificia Università della Santa
Croce

………………………..

[1] Cfr Mt 13, 44.

[2] Ė Gesù che passa, n. 14.

[3] Ibidem, n. 20.

[4] Cfr Cost. dogm. Lumen Gentium,
nn. 31-36; Cost past. Gaudium et spes,
nn. 33-39; Decr. Apostolicam
actuositatem, nn. 1-3, 7.

[5] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2427.

[6] Giovanni Paolo II, Omelia nella
cerimonia di beatificazione di
Josemaría Escrivá, 17-V-1992. Cfr



anche, fra molti altri testi: Discorso,
19-III-1979; Discorso,12-I-2002, n. 2.

[7] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 310.

[8] Gn 2, 15. Cfr Gn 1, 28.

[9] Cfr Catechismo della Chiesa
Cattolica n. 2427. Concilio Vaticano
II, Cost past. Gaudium et spes, nn. 34
e 35.

[10] Cfr Gn 3, 18-19.

[11] Ė Gesù che passa, n. 14.

[12] Ibidem, n. 174.

[13] Ibidem, n. 47.

[14] Colloqui, n. 55. Cfr Ė Gesù che
passa, n. 45; Amici di Dio, n. 120.

[15] Cfr Giovanni Paolo II, Lett. enc. 
Laborem exercens, 14-IX-1981, n. 6.



[16] San Tommaso d’Aquino, S. Th, II-
II, q. 24, a. 7 c.

[17] Messale Romano, Canone della
Messa.

[18] Cammino, n. 359.

[19] 1 Sam 16, 7.

[20] Colloqui, n. 10.

[21] Amici di Dio, n. 55.

[22] Giovanni Paolo II, Discorso, 3-
VII-1986, n. 3.

[23] Ė Gesù che passa, n. 48.

[24] Cammino, n. 813.

[25] Amici di Dio, n. 72.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it/article/un-motivo-soprannaturale/


opusdei.org/it/article/un-motivo-
soprannaturale/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/un-motivo-soprannaturale/
https://opusdei.org/it/article/un-motivo-soprannaturale/

	Un motivo soprannaturale

