
opusdei.org

La luce della fede
(XI): Un Dio che
lascia fare? Il male e
il dolore

Perché esiste il male? Che senso
ha il dolore? Perché Dio
permette il male? Sono queste
le domande che ogni persona si
fa a un certo punto della
propria vita. Fanno riferimento
a uno dei grandi misteri
dell’uomo.

14/12/2018



L’esistenza del male nel mondo,
specialmente nelle sue forme più
acute e difficili da capire, è una delle
cause più frequenti dell’abbandono
della fede. Davanti a vicende che
sembrano chiaramente ingiuste e
senza senso, e di fronte alle quali ci
sentiamo impotenti, sorge in modo
naturale la domanda su come Dio
può permettere una cosa simile.
Perché il Signore, che è buono, che è
onnipotente, permette che
avvengano mali simili? Perché
persone semplici, che già sopportano
grandi pesi nella vita, debbono
subire il dramma di una tragedia
imprevista, come un disastro
naturale? Perché Dio non interviene?
Sono domande che non rivolgiamo al
mondo, e neppure ai nostri simili, ma
a Dio, perché confessiamo che Lui è il
Creatore e il Signore del mondo[1].

Tali questioni, in certo qual modo,
superano i confini della Rivelazione e
penetrano nel mistero di Dio stesso;



in fin dei conti, non c’è nulla nella
creazione che sfugga alla sapienza e
alla volontà di Dio. Così come non
possiamo comprendere l’infinita
bontà di Dio, neppure possiamo
sondare completamente i suoi
progetti. Per questo assai spesso
l’atteggiamento migliore di fronte al
male e al dolore è quello
dell’abbandono fiducioso in Dio, che
sempre “sa di più” e “può di più”.

Però è anche naturale che cerchiamo
di illuminare l’oscuro mistero del
male, in modo che la fede non si
spenga in seguito all’esperienza della
vita, ma, proprio in quei momenti,
continui ad essere una luce chiara
nel nostro percorso, «lampada per i
miei passi» (Sal 119, 105).

Il male proviene dalla libertà
creata

Dio non ha creato un mondo chiuso,
al quale possa accedere solo Lui, e
neppure ha fatto il mondo perfetto.



Lo ha fatto aperto a molte possibilità
e perfettibile, e ha creato gli uomini e
le donne perché lo abitassero e lo
completassero con il loro ingegno. Ci
ha fatto intelligenti e liberi, e ci ha
dato la possibilità di sviluppare
questi talenti. In questo senso Dio,
nel chiamarci all’esistenza, ci mette
alla prova: ci assegna il compito di
fare il bene secondo le nostre
possibilità. E questo è, di solito,
un’attività faticosa. «Impiegateli fino
al mio ritorno» (Lc 19, 13). Come
nella ben nota parabola di Gesù, i
talenti non si possono seppellire o
nascondere: ognuno di noi è
chiamato a far fruttare la propria
vita, a moltiplicare quello che
riceviamo. Però spesso non lo
facciamo, o magari facciamo
esattamente l’opposto, ci proponiamo
volontariamente cose cattive e le
realizziamo: spesso siamo colpevoli.

L’umanità lo è stata fin dal principio,
da quell’atto che è stato l’inizio di



tutti i mali. Tutto quello che c’è di
male nel mondo ruota attorno a
questo: al cattivo uso della libertà,
alla capacità che abbiamo di
distruggere le opere di Dio; in noi
stessi, negli altri, nella natura.
Quando lo facciamo, ci priviamo di
Dio, il nostro cuore si ottenebra, e
possiamo far sì addirittura che la
nostra vita o quella di altri si
trasformi in un inferno. Questo è il
vero male, quello che dobbiamo
temere di più: il peccato. Dal peccato,
infatti, derivano in un modo o
nell’altro gli altri mali.

La sofferenza come prova o
purificazione

Ma, allora, il male è sempre il frutto
diretto della colpa? Per prima cosa
dobbiamo chiarire che cos’è il male.
In se stesso non è altro che l’altra
faccia del bene, la faccia che la realtà
mostra quando manca il bene,
quando ciò che dovrebbe essere non



è e ciò che dovrebbe essere presente
non c’è. Il male è privazione, non ha
un’identità positiva; è negatività, e
per esistere ha bisogno di
aggrapparsi al bene[2]. Noi soffriamo
quando sentiamo l’assenza del bene.
Naturalmente, la colpa, nostra o degli
altri, produce sempre un danno;
tuttavia, non sempre quando
patiamo un danno lo patiamo per
essere stati colpevoli.

Nella Sacra Scrittura il libro di
Giobbe tratta questo problema in
profondità. Gli amici di Giobbe
vogliono persuaderlo che le disgrazie
che il Signore gli ha inviato sono
conseguenza dei suoi peccati, della
sua ingiustizia. Anche se non poche
volte è così, perché i delitti meritano
un castigo – cosa logica secondo
l’ordine umano e anche secondo
quello divino –, il caso di Giobbe ci fa
vedere che anche i giusti e gli
innocenti soffrono. Riferendosi a
questo libro sacro, san Giovanni



Paolo II ha scritto: «Se è vero che la
sofferenza ha un senso come
punizione, quando è legata alla
colpa, non è vero, invece, che ogni
sofferenza sia conseguenza della
colpa ed abbia carattere di
punizione»[3]. In realtà, per Giobbe
la sofferenza non fu che una prova
per la sua fede, e da essa uscì
fortificato. Certe volte Dio ci mette
alla prova, ma ci dà sempre la sua
grazia per superarla, e cerca il modo
di farci crescere nell’amore, che è il
senso ultimo del bene.

Altre volte la sofferenza ha un
significato di purificazione. Così è
successo con Israele al tempo di
Mosè, quando il popolo era volubile e
capriccioso. Dio lo purificò con un
lungo viaggio attraverso il deserto, e
così lo andò formando finché fu in
grado di entrare nella terra promessa
e riconoscere la fedeltà di Dio alla
parola data. Spesso la sofferenza
acquista – nella Provvidenza divina –



un valore simile, purificatore.
Esistono persone che, immersi nel
trambusto della vita, non si pongono
gli interrogativi decisivi finché una
malattia, o un rovescio economico o
familiare, li induce a interrogarsi più
a fondo. Ed è frequente che avvenga
un cambiamento, una conversione,
un miglioramento o una disponibilità
alle necessità del prossimo. Allora la
sofferenza è anche pedagogia di Dio,
che vuole che l’uomo non si perda ,
che non si dissolva fra le delizie del
percorso o tra gli aneliti mondani.
Pertanto, benché nella vita di
ciascuno vi sia una quantità di male
sulla quale conta la Provvidenza
divina, questo male alla fine si rivela
un servizio al bene dell’uomo.

La sofferenza nella natura

Sotto questa luce acquista un certo
senso anche la sofferenza naturale,
quella che è presente e quasi iscritta
nel nostro ambiente creato: la fatica



di crescere nel sapere di più e
progredire, la caducità degli esseri
che invecchiano e muoiono, la
mancanza di armonizzazione nei
fenomeni naturali (che s’impongono
come se volessero distruggere
l’ordine della creazione). Sofferenze
che non possiamo evitare, che non
padroneggiamo né controlliamo, che
stanno lì, iscritti nella natura.

Certe volte si tratta di mali necessari
perché possano sussistere altri beni.
San Tommaso fa l’esempio del leone
che non potrebbe conservare la
propria vita se non desse la caccia
all’asino o a qualche altro
animale[4]. Spesso, però, ci vengono
nascosti i beni che possono derivare
dalle vicende tragiche della natura.
Non è facile capire perché Dio le
permetta, né perché ha creato un
universo in cui è possibile la
distruzione e che, alcune volte, non
sembra essere retto dalla Bontà e
dall’Amore. Una possibile luce



proviene dal fatto di considerare che
in generale la distruzione originata
dai fenomeni naturali è collegata,
secondo il disegno creatore, con la
nostra libertà e con la capacità che
abbiamo di rifiutare Dio.

L’habitat nel quale viviamo e che
tante volte ci meraviglia per la sua
bellezza – il mondo fisico – può
anche diventare un luogo orribile, in
modo simile a come il nostro cuore,
fatto per amare Dio e per avere il
Cielo dentro, può anche arrivare ad
essere un luogo triste e oscuro: se lo
si abbandona, se lo si lascia in balia
dei semi piantati dal diavolo. Sicché,
quando contempliamo una natura
scatenata che causa distruzioni senza
mire o barlumi di giustizia,
dobbiamo pensare che lì il Signore ci
presenta la figura di un mondo nel
quale non può regnare e di un cuore
che rifiuta l’amore e la giustizia. La
profonda relazione tra la Creazione e
l’uomo, che ne fu messo a capo



perché la custodisse (cfr. Gn 2, 15), si
mette in mostra anche in questo
disordine.

Gli uomini e anche «tutta la
creazione geme e soffre fino ad oggi
nelle doglie del parto» (Rm 8, 22),
perché partecipano al progetto
creatore e redentore di Dio.
Anch’essa «nutre la speranza di
essere lei pure liberata dalla
schiavitù della corruzione» ed
«entrare nella libertà della gloria dei
figli di Dio» (Rm 8, 21).

La sofferenza che redime

Indubbiamente, però, quello che
illumina nel modo più determinante
il significato del male è la Croce di
Gesù. E insieme alla Croce, la
Risurrezione. La sua Croce ci indica
che la sofferenza può essere il segno
e la prova dell’amore; o, meglio
ancora, può essere la via della
distruzione del peccato. Infatti, nella
Croce di Gesù l’amore di Dio ha



purificato i peccati del mondo. Il
peccato non resiste, non può
resistere, all’amore che si abbassa e
si umilia per il bene del peccatore.
Come afferma un famoso
personaggio creato da Dostoevskij,
«l’umiltà dell’amore è una forza
tremenda, la più forte di tutte, alla
quale non c’è nulla che somigli»[5].

Sulla Croce, la sofferenza di Gesù è
redentrice perché il suo amore al
Padre e agli uomini non retrocede
davanti al rifiuto e alle ingiustizie
umane. Egli ha dato la sua vita per i
peccatori, li ha serviti con la sua
donazione totale, e così la sua Croce è
diventata per loro una sorgente di
vita.

Anche le nostre sofferenze possono
essere redentrici quando sono frutto
dell’amore o sono trasformate
dall’amore. Allora partecipano alla
Croce di Cristo. Come insegnava san
Josemaría, la sofferenza è sorgente di



vita: di vita interiore e di grazia per
se stesso e per gli altri[6]. In realtà,
non è la sofferenza in quanto tale a
redimere, ma la carità in essa
presente.

Già sul piano umano l’amore ha la
capacità di modellare la vita: la
madre che non lesina sforzi per la
felicità dei suoi figli, il fratello che si
sacrifica per il proprio fratello che ha
un problema, il soldato che mette in
gioco la propria vita per proteggere il
suo plotone. Sono esempi che
rimangono vivi nella memoria e
onorano i protagonisti. Quando
questo amore è motivato e fondato
nella fede, allora, oltre ad essere una
cosa bella, è anche divino: partecipa
della Croce ed è canale della grazia
che proviene da Cristo. A questo
punto il male si trasforma in bene
mediante l’azione dello Spirito Santo,
in dono che proviene dalla Croce di
Gesù.



L’ultima carta

Comunque, a tutto ciò che si è detto
finora nel tentativo di spiegare il
significato del male si potrebbe
aggiungere una considerazione
conclusiva. Ed è che, anche se il male
è presente nella vita dell’uomo sulla
terra, Dio ha sempre nelle sue mani
un’ultima carta, è sempre l’ultimo
giocatore per ciò che si riferisce alla
vita di ciascuno di noi. Dio ci ama, ci
apprezza, e per questo si riserva
l’ultima carta, che è la speranza del
mondo: il suo amore creatore
onnipotente. L’amore che si
manifesta anche nella risurrezione di
Gesù Cristo.

Infatti, per quanto grandi e
incomprensibili possano essere i
drammi della vita, assai superiore è
il potere creatore e ri-creatore di Dio.
La vita è un tempo di prova e,
quando finisce, comincia quello
definitivo. Questo mondo è



passeggero. Con esso succede come
alla prova di un concerto: forse
qualcuno ha dimenticato lo
strumento, un altro non ha studiato
bene la sua parte e un terzo non ha
accordato a dovere lo strumento. Per
questo esistono le prove. È il
momento di accordare, di
armonizzare gli strumenti, di
adeguarsi al direttore d’orchestra.
Poi, alla fine, arriva il gran giorno,
quando tutto è ormai pronto a
puntino, e il concerto si può svolgere
in una sala in festa, in mezzo al
tripudio e all’emozione generale.

La vita di Cristo non è soltanto la
dimostrazione dell’amore di Dio, ma
anche del suo potere, il potere di
restituire abbondantemente tutto
quello che non faceva parte della
giustizia, tutto quello in cui
sembrava che Dio non fosse
presente, là dove aveva lasciato fare
al male e al dolore, ben oltre a ciò
che allora eravamo riusciti a



comprendere. Anche Gesù ebbe per
un momento la sensazione di essere
stato abbandonato (cfr. Mc 15, 34), lo
sopportò con amore, e alla Croce fece
seguito una gloria eterna. L’ultimo
libro della Scrittura, l’Apocalisse, ci
parla di un Dio che «tergerà ogni
lacrima» (Ap 21, 4), perché Egli fa
nuove tutte le cose (cfr. Ap 21, 5) e
sarà la sorgente di una felicità
sovrabbondante.

Come aiutare quelli che soffrono?

In molti casi, davanti al dolore altrui
ci sentiamo impotenti e possiamo
fare soltanto quello che fece il
samaritano (cfr. Lc 10, 25-37): offrire
affetto, ascoltare, dare compagnia,
stare accanto; vale a dire, non
passare al largo. Alcune opere d’arte
mostrano il buon samaritano e
l’uomo rapinato con lo stesso volto.
L’interpretazione può essere che
Cristo cura e, nello stesso tempo, è
curato. Ognuno di noi è, o può essere,



il buon samaritano che cura le ferite
dell’altro, e in quel momento siamo
Cristo. Però certe volte abbiamo
bisogno di essere curati noi perché
qualcosa ci ha ferito – una brutta
faccia, una brutta risposta, un amico
che ci ha lasciato – e siamo curati da
un buon samaritano, che può essere
lo stesso Cristo, se ricorriamo a Lui
nella preghiera, o una persona vicina
che diventa Cristo quando ci ascolta.
E noi siamo Cristo per gli altri,
perché ognuno di noi è immagine e
somiglianza di Dio.

La sofferenza rimane sempre un
mistero, ma un mistero che per
l’azione salvifica di Nostro Signore ci
può aprire agli altri: «Da tutte le parti
vi sono bambini abbandonati, o
perché sono stati abbandonati alla
nascita o perché la vita li ha
abbandonati - la famiglia, i genitori -,
e non hanno ricevuto l’affetto della
famiglia. Come uscire da questa
esperienza negativa di abbandono, di



lontananza dall’amore? C’è un solo
rimedio per uscire da esperienze
come queste: fare quello che io non
ho ricevuto. Se tu non hai ricevuto
comprensione, sii comprensivo con
gli altri. Se non hai ricevuto amore,
ama gli altri. Se hai sentito il dolore
della solitudine, avvicinati a quelli
che sono soli. La carne si cura con la
carne e Dio si è fatto carne per
curare noi. Facciamo lo stesso noi
con gli altri»[7].

Molte persone hanno sentito la
carezza di Dio proprio nei momenti
più difficili: i lebbrosi accarezzati da
santa Teresa di Calcutta, i tubercolosi
che san Josemaría confortava
materialmente e spiritualmente o i
moribondi trattati con rispetto e
amore da san Camillo de Lellis.
Anche questo ci dice qualcosa sul
mistero del dolore nell’esistenza
umana: sono momenti in cui la
dimensione spirituale della persona
può mostrarsi con forza se si lascia



abbracciare dalla grazia del Signore,
nobilitando anche le situazioni più
gravi.

Antonio Ducay

[1] Cfr. san Giovanni Paolo II, Lettera
Apostolica Salvifici Doloris, n. 9.

[2] Cfr. J. Ratzinger, Dio e il mondo.
Essere cristiani nel nuovo millennio,
San Paolo Edizioni, Cinisello Balsamo
(Milano) 2001.

[3] San Giovanni Paolo II, Lett. Ap. 
Salvifici Doloris, n. 11.

[4]Cfr. San Tommaso d’Aquino, 
Summa Theologiae, I, q. 48, a. 2 ad 3

[5] F. Dostoevskij, I fratelli
Karamazov.

[6] Cfr. san Josemaría, Via Crucis, XII
Stazione.



[7] Papa Francesco, Discorso nello
stadio Kerasani di Nairobi, 27-
XI-2015.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/un-dio-che-lascia-
fare-il-male-e-il-dolore/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/un-dio-che-lascia-fare-il-male-e-il-dolore/
https://opusdei.org/it/article/un-dio-che-lascia-fare-il-male-e-il-dolore/
https://opusdei.org/it/article/un-dio-che-lascia-fare-il-male-e-il-dolore/

	La luce della fede (XI): Un Dio che lascia fare? Il male e il dolore

