
opusdei.org

Un cammino
attraverso il mondo

Un cammino attraverso il
mondo, pubblicato dalla casa
editrice Lindau, è un’antologia
di testi di San Josemarìa.
L’opera, che include citazioni
dai suoi libri, omelie, interviste,
lettere ed appunti personali, è
stata curata da don John
Wauck. Presentiamo
l’introduzione in cui l’autore
parla della personalità di San
Josemarìa Escrivà e del contesto
culturale in cui è nato l’Opus
Dei.



12/12/2012

Un cammino attraverso il mondo,
pubblicato dalla casa editrice Lindau,
è un’antologia di testi di San
Josemarìa. L’opera, che include
citazioni dai suoi libri, omelie,
interviste, lettere ed appunti
personali, è stata curata da don John
Wauck.

Presentiamo l’introduzione in cui
l’autore parla della personalità di
San Josemarìa Escrivà e del contesto
culturale in cui è nato l’Opus Dei.

L’Opera di Dio

Nel 1925, lo scrittore cattolico inglese
G.K. Chesterton, nel suo «opus
magnum» The Everlasting Man,
richiama l'attenzione su quelli che
definisce gli «enigmi» del Vangelo e,
parlando dei trent'anni misteriosi

https://www.lindau.it/schedaLibro.asp?idLibro=1142


della cosiddetta «esistenza occulta»
di Gesù Cristo nel villaggio di
Nazaret, osserva:

“Tra tutti i silenzi è il più grandioso e
il più fantasticamente
impressionante. Ma non è il genere
di fatto che chiunque possa
facilmente inventare per dimostrare
qualcosa; e nessuno, per quanto ne
so io, ha mai provato a servirsene
per dimostrare qualcosa in
particolare. È impressionante di per
sé, tutto qui; è un fatto non
particolarmente risaputo o
comprensibile.” (1)

II creatore dei racconti polizieschi di
padre Brown non ne sapeva molto,
ma poco dopo un giovane prete
spagnolo di Barbastro, città di
provincia nel Nord della Spagna,
scoprì che quegli anni «dimenticati»
avevano un significato profondo, e
trovò in essi il modello cattolico
radicalmente nuovo per un cammino



verso la santità. Fu solo tre anni
dopo, nel 1928, che il sacerdote
ventiseienne Josemaría Escrivá
«vide» il compito cui avrebbe
dedicato tutta la vita: un modo di
cercare la santità in mezzo al mondo,
attraverso la propria vita quotidiana,
seguendo l'esempio dato da Gesù
Cristo quando faceva il falegname a
Nazaret. Agli occhi di don Josemaría,
gli anni che Chesterton trovava tanto
oscuri erano invece pieni di
insegnamenti.

“Tutta la vita del Signore mi riempie
di ammirazione. Inoltre, ho una
debolezza particolare per i suoi
trent'anni di esistenza occulta a
Betlemme, in Egitto, a Nazaret.
Questo periodo - lungo -, del quale il
Vangelo fa solo un cenno, sembra
privo di significato specifico agli
occhi di chi lo osserva con
superficialità. Invece, ho sempre
sostenuto che questo silenzio sulla
biografia del Maestro è molto



eloquente, e racchiude meravigliose
lezioni per i cristiani. Furono anni
intensi di lavoro e di preghiera,
durante i quali Gesù condusse una
vita normale - come la nostra, se
vogliamo -, divina e nello stesso
tempo umana; in quella semplice e
ignorata bottega di artigiano e,
successivamente, davanti alle folle,
ha svolto tutto con perfezione.” (2)

II nuovo modo di perseguire la
santità si sarebbe chiamato «Opus
Dei» (che in latino significa Opera di
Dio), e si sarebbe diffuso nel mondo
intero. Nel 2002, quel giovane
sacerdote, i cui scritti sono raccolti in
questa antologia, sarebbe entrato a
far parte del calendario liturgico
della Chiesa come san Josemaría
Escrivá.

Domine, ut videam!

Nato a Barbastro, nella provincia
spagnola di Aragona, il 9 gennaio
1902, Escrivá crebbe lì e a Logroño,



dove la sua famiglia si era trasferita
nel 1915 in seguito al fallimento
dell'azienda paterna. Ispirato dalle
orme lasciate sulla neve da un
carmelitano scalzo, l'adolescente
Josemaría intuì che Dio gli stava
chiedendo qualcosa di speciale e, per
prepararsi, andò a studiare nel locale
seminario e, in seguito, a Saragozza,
dove apprese anche diritto civile (in
seguito conseguì il dottorato in
diritto sia canonico che civile).

Quando suo padre morì, nel 1924,
Escrivá, che non era ancora diacono,
divenne capofamiglia, con la
responsabilità di provvedere alla
madre, alla sorella maggiore e al
fratello minore (tre sorelle minori
erano morte di influenza negli anni
che avevano preceduto la prima
guerra mondiale). Nel marzo del
1925 fu ordinato sacerdote e, dopo
aver lavorato per due anni nella
diocesi di Saragozza, si trasferì con la
famiglia a Madrid per continuare i



suoi studi di giurisprudenza. Nella
capitale spagnola fu cappellano di
una fondazione benefica e lavorò
alacremente negli ospedali e nei
quartieri più poveri, insegnando il
catechismo, ascoltando confessioni e
assistendo i moribondi. Durante
quegli anni non smise mai di
chiedere a Dio di palesargli il Suo
volere; la sua costante preghiera era
l'invocazione di Bartimèo, il cieco dei
Vangeli: Domine, ut videam! (Signore,
fa' che io veda!).

Circa un anno dopo il suo arrivo
nella capitale, il 2 ottobre 1928,
durante un ritiro spirituale,
finalmente comprese qual era il
compito che il Signore gli affidava.
Fu la svolta della sua vita: da quel
momento in poi la biografia di
Josemaría Escrivá è un tutt'uno con
la storia dell'Opus Dei.

In quale mondo, per quale mondo



In molti dei brani citati in questo
libro, con riferimento all'Opus Dei,
Escrivá parla della ricerca di Dio
attraverso le cose e gli eventi del
mondo secolare, ed è naturale che il
lettore si chieda: quale «mondo»
aveva in mente? Qual era il mondo a
lui noto?

L'Opus Dei nacque tra le due grandi
guerre, in mezzo ai molteplici
avvenimenti e ai drammatici
cambiamenti che si verificarono alla
fine degli anni '20. Era un periodo di
transizione e di tumulti, di tradizioni
abbandonate e poi riscoperte. Nel
1928, l'anno in cui san Josemaría
fondò l'Opus Dei, i suoi
contemporanei e compatrioti
Salvador Dalì e Luis Buñuel giravano
il film surrealista Un chien andalou.
Nello stesso anno una convertita al
cattolicesimo, la scrittrice norvegese
Sigrid Undset, autrice di Kristin figlia
di Lavran, vinse il premio Nobel per
la letteratura. Un altro scrittore



convertitosi da poco al cattolicesimo,
Ernest Hemingway, stava finendo 
Addio alle armi. Evelyn Waugh, sul
punto di convertirsi al cattolicesimo,
stava pubblicando il suo primo
romanzo, Decline and Fall.

Durante le Olimpiadi estive di
quell'anno ad Amsterdam, il mondo
guardava il nuotatore Johnny
Weissmüller, che sarebbe poi
diventato famoso come Tarzan,
vincere due medaglie d'oro. Solo un
mese dopo la fondazione dell'Opus
Dei, venne eseguito per la prima
volta a Parigi il Bolero di Ravel e,
dall'altra parte dell'Atlantico,
Topolino, la creazione di Walt Disney,
fece la sua prima apparizione sullo
schermo.

L'anno prima, Charles Lindbergh
aveva compiuto la prima trasvolata
solitaria del medesimo oceano, il
regista austriaco Fritz Lang aveva
diretto il suo capolavoro Metropolis,



e il film di Al Jolson Il cantante di jazz
annunciava la fine del cinema muto
con le famose parole «You ain't heard
nothin' yet!» (E non avete ancora
sentito niente!).

Un anno dopo, un catastrofico crollo
della Borsa diede inizio alla grande
depressione e, in Italia, la firma dei
Patti Lateranensi pose fine ai lunghi
decenni che il Papa aveva trascorso
come «prigioniero in Vaticano». Nella
Penisola iberica, tensioni politiche
stavano portando la Spagna verso
una sanguinosa guerra civile che
avrebbe toccato san Josemaría e
l'Opus Dei molto da vicino.

Si potrebbe dire che era questo «il
mondo» noto a san Josemaría e, lungi
dall'essere distaccato da questi
avvenimenti, il fondatore dell'Opus
Dei ne era profondamente coinvolto.
A partire dal 1930, i suoi diari
rivelano che era un lettore di giornali
talmente avido che doveva sforzarsi



di controllare la sua sete di notizie. Il
fatto fondamentale è che si accorse
che era proprio in questo mondo che
si doveva dare uno spazio alla
contemplazione, uno spazio
all'incontro personale con Dio. In
questo libro (nel capitolo «Siamo
veramente figli di Dio»), si legge il
racconto che san Josemaría ci fa della
più sublime orazione che mai lo
abbia fatto gioire. Accadde il 16
ottobre 1932, non molto tempo dopo
la fondazione dell'Opus Dei, agli
albori della Seconda Repubblica di
Spagna. Se si considera il messaggio
dell'Opus Dei, è di particolare
rilevanza il fatto che questo
momento di grande intensità mistica
non fu vissuto all'interno di una
chiesa o sulla sommità di un monte,
ma su un tram, mentre san
Josemaría stava leggendo un
giornale. Il significato emblematico
di questo episodio non mancò di
esercitare la sua influenza su di lui.



Una fede che sposta le montagne

Tuttavia, la cosa più sorprendente
dei primi anni dell'Opus Dei è la
notevole fede del suo giovane
fondatore. Creando una nuova
istituzione in questo periodo di
intense passioni politiche, di audace
creatività e di profonda incertezza su
molti fronti (sociale, economico,
culturale), si trovò davanti a parecchi
ostacoli. Il sacerdote, che doveva
mantenere la propria famiglia, non
aveva risorse economiche. Come
spesso ebbe a dire, agli inizi
dell'Opus Dei non poteva far conto su
nient'altro se non sulla grazia di Dio
e su un notevole buonumore. Il
carattere innovativo del suo
messaggio fece sì che gli altri lo
definissero un eretico e un folle. Le
vocazioni si facevano attendere, e
molti dei primi seguaci lasciarono
l'Opus Dei o morirono
prematuramente. Poi, nel 1936, ebbe
inizio la guerra civile spagnola, col



risultato che i pochi membri iniziali
dovettero fuggire, sparpagliandosi
per tutto il Paese. Le persecuzioni
religiose nella zona repubblicana,
che causarono la morte di migliaia di
preti e una dozzina di vescovi,
costrinsero lo stesso Escrivá a
nascondersi all'inizio delle ostilità e,
verso la fine del 1937, a fuggire in
Francia attraverso i Pirenei, per
andare poi a stabilirsi a Burgos,
sull'altro lato del fronte.

Nel 1939, alla fine della guerra civile,
dell'unico centro dell'Opus Dei a
Madrid non era rimasto che un
ammasso di rovine, e il
trentasettenne fondatore non ebbe
quasi nient'altro da far vedere dopo
più di dieci anni di lavoro. Eppure i
suoi scritti di quel periodo non
rivelano un senso di scoramento, ma
piuttosto la sua convinzione
incrollabile che, essendo opera di Dio
e non opera sua, l'Opus Dei fosse
destinata a crescere e a diffondersi



nel mondo intero. Ciò che emerse
dagli anni della guerra fu il suo libro
più famoso, Cammino, una raccolta
di 999 punti di riflessione e di
preghiera, la cui prima edizione
risale al 1939. Ne sono state vendute
più di quattro milioni e mezzo di
copie.

Roma. Una notte in preghiera.

Subito dopo la fine della seconda
guerra mondiale, san Josemaría si
trasferì a Roma, e la Città Eterna
rimase la sua dimora per il resto
della vita. La stessa fede che aveva
dovuto avere in Spagna si dimostrò
necessaria durante gli anni trascorsi
nella capitale italiana. Prima di
ottenere l'approvazione della Santa
Sede e di trovare la giusta
collocazione nella struttura della
Chiesa, la nuova istituzione dovette
superare molti ostacoli di ordine
canonico. Per spingere avanti l'Opus
Dei nel suo cammino giuridico e

https://www.it.josemariaescriva.info/articolo/cammino


nell'apostolato mondiale (erano gli
anni della sua diffusione in tutta
Europa e nelle Americhe), Escrivá,
che di rado si assentava da Roma, si
affidò più alla preghiera silenziosa e
all'abnegazione che non alle proprie
doti. Al suo arrivo, nel 1946, passò la
prima notte a Roma in un
appartamento in piazza della Città
Leonina - proprio nello stesso
edificio in cui il futuro papa
Benedetto XVI avrebbe abitato come
cardinale Ratzinger - guardando dal
suo balcone verso la Città del
Vaticano e pregando per la persona e
per le intenzioni di papa Pio XII.

La prima reazione suscitata a Roma
dall'Opus Dei fu tutt'altro che
incoraggiante: ai primi membri che
parlarono con i rappresentanti della
Santa Sede fu detto che erano venuti
con cent'anni d'anticipo. L'Opus Dei
non rientrava nelle categorie di quel
tempo. La Chiesa non era pronta per
una nuova vocazione alla santità per



i laici nel bel mezzo dell'agitazione
frenetica della vita di tutti i giorni.

Una “democratizzazione” della
santità

Come dovrebbe risultare chiaro da
questa antologia, il messaggio
dell'Opus Dei, per usare le parole del
suo fondatore, è così vecchio... e così
nuovo come il Vangelo. Rappresenta
la riscoperta di un'antica verità, ma a
quanto pare tratta anche dei
problemi più tipici dell'età moderna:
il valore del lavoro dell'uomo; il
tentativo di dare un senso a un
mondo secolarizzato; la rivalutazione
dell'uomo comune e della sua vita
quotidiana.

In un certo senso rappresenta una
«democratizzazione» della santità,
non perché la renda più accessibile,
né «più banale», bensì proponendo
con risolutezza le medesime esigenze
a tutti i cristiani battezzati. È così che
il messaggio di san Josemaría



anticipa le parole sulla santità
cristiana pronunciate da papa
Giovanni Paolo II all'inizio del terzo
millennio.

“Come il Concilio stesso ha spiegato,
questo ideale di perfezione non va
equivocato come se implicasse una
sorta di vita straordinaria,
praticabile solo da alcuni «geni» della
santità. Le vie della santità sono
molteplici e adatte alla vocazione di
ciascuno. Ringrazio il Signore che mi
ha concesso di beatificare e
canonizzare, in questi anni, tanti
cristiani, e tra loro molti laici che si
sono santificati nelle condizioni più
ordinarie della vita. È ora di
riproporre a tutti con convinzione
questa «misura alta» della vita
cristiana ordinaria: tutta la vita della
comunità ecclesiale e delle famiglie
cristiane deve portare in questa
direzione.” (3)



Quindi l'Opus Dei può essere vista
come una rivoluzione democratica
nel regno della santità. Infatti un
cardinale di Roma descrive l'Opus
Dei come una «rivoluzione francese»
in seno alla Chiesa, basata sul
concetto che la santità non è
privilegio di un'aristocrazia o di
un'oligarchia, ma un'opportunità e
un dovere per ogni cristiano.

Nell'opera The Sources of the Self: the
Making of the Modern Identity, del
filosofo canadese Charles Taylor,
troviamo un interessante capitolo
intitolato «The Affirmation of
Ordinary Life», e l'affermarsi di cui
parla è una reazione tipicamente
moderna al crescente senso di
alienazione dalla quotidianità. La
moderna società secolare -
commerciale, industriale,
capitalistica, tecnologica - ha subito
un processo di svuotamento di
qualsiasi senso del soprannaturale.
Pare che il mondo non riveli più



l'amorevole e trascendente mano di
Dio. Come dice Taylor, «in contrasto
con la pienezza del momento di
manifestazione di una realtà
soprannaturale, abbiamo il senso del
mondo che ci circonda, così come
normalmente lo percepiamo:
disgiunto, morto o abbandonato».(4)

E mentre questa vita quotidiana può
sembrare svuotata di ogni
particolare significato, è - che lo si
voglia o no - il luogo in cui la maggior
parte delle persone deve trovare un
senso. Ne consegue che nel mondo
d'oggi c'è una diffusa consapevolezza
del fatto che occorre ritrovare in
qualche modo il valore della vita
normale. Secondo il romanziere
americano Walker Percy, tutti gli
abili stratagemmi moderni per
evadere dalla quotidianità - i viaggi,
il sesso, gli spettacoli, le droghe, il
nuovo gnosticismo, l'arte come bene
di consumo, gli ultimi gadget - sono
comunque destinati a fallire. Non si



può sfuggire alla normalità: è la cosa
per cui siamo stati creati. La
soluzione, dice l'autore di L'uomo che
andava al cinema, sta nell'accettare la
normalità. Richiede ciò che Nietzsche
avrebbe chiamato una trasmutazione
di valori. Percy dice che «occorre una
consapevole cultura della
normalità».(5) Invero l'Opus Dei può
essere considerata proprio come una
trasmutazione di valori, una cultura
cristiana della normalità: non come
una cosa da cui rifuggire, ma
piuttosto a cui attaccarsi. Come dice
san Josemaría in «Amare il mondo
appassionatamente»: «Non vi è altra
strada, figli miei: o sappiamo trovare
il Signore nella nostra vita
quotidiana, o non lo troveremo mai».

Materialismo cristiano

Il mondo moderno era spaccato in
due nella lotta tra comunismo e
capitalismo, e in quel contesto era
inevitabile che il problema del valore



del lavoro diventasse di capitale
importanza. Ed è in questo contesto
contemporaneo che san Josemaría
propone una nuova interpretazione
del lavoro che si oppone
radicalmente al materialismo
dogmatico di Marx e al materialismo
pratico spesso prodotto dalle società
capitaliste. In «Amare il mondo
appassionatamente», parla persino
di un particolare «materialismo»
cristiano.

“A quegli universitari e a quegli
operai che mi seguivano verso gli
anni '30, io solevo dire che dovevano
saper materializzare la vita
spirituale. Volevo allontanarli in
questo modo dalla tentazione -così
frequente allora, e anche oggi - di
condurre una specie di doppia vita:
da una parte, la vita ulteriore, la vita
di relazione con Dio; dall'altra, come
una cosa diversa e separata, la vita
familiare, professionale e sociale,
fatta tutta di piccole realtà terrene.



[...] È consentito, pertanto, parlare di
un materialismo cristiano, che si
oppone audacemente ai materialismi
chiusi allo spirito.”

Sebbene il messaggio dell'Opus Dei si
rivolga alla sensibilità attuale con
speciale veemenza, alla fin fine -
proprio come la vita normale - non è
né antico né moderno e non può
essere collocato in un determinato
periodo culturale. Non è
propriamente nuovo, e non sarà mai
obsoleto. Si rivolge alla condizione
umana in quanto tale: a uomini e
donne che vivono nel mondo reale,
con tutti i suoi doveri, le sue sfide, le
sue gioie. La terminologia pratica del
messaggio - il mondo, il lavoro
quotidiano, la famiglia - si applica
perfettamente ad Adamo ed Eva... e a
tutta la loro discendenza. In realtà,
san Josemaría attira la nostra
attenzione su qualcosa che
probabilmente non rientra nel
concetto che abbiamo della vita nel



Paradiso terrestre prima della
Caduta: ad Adamo ed Eva non fu mai
prospettata una vita di ozio; anche
nel loro «paradiso» bisognava
lavorare. Così come gli uccelli volano
e i pesci nuotano, l'uomo deve
lavorare. San Josemaría ci ricorda
costantemente che l'uomo fu messo
da Dio in un giardino per coltivarlo,
dissodarlo... in breve, per lavorare.

Naturalmente questo concetto di vita
normale e di lavoro quotidiano come
parte del disegno originale di Dio è
stato rinnovato da Gesù Cristo per
un'umanità redenta, cui ha lasciato
un modello di vita che tutti i suoi
seguaci possono imitare: quello di
quasi tutta una esistenza vissuta
lavorando a Nazaret. Lavorare,
sudare, comprare, vendere... sono le
realtà umane che Lui ha elevato a un
rango superiore. Nel recente film La
passione di Cristo, le scene truculente
della flagellazione di Gesù hanno
attirato l'attenzione di gran parte dei



critici, ma nella pellicola c'è una
scena nella quale echeggia la
sensibilità di san Josemaría (invero
sembra quasi che sia stata concepita
per illustrare una delle sue omelie): è
il tranquillo flashback in cui si vede
Gesù che fa un tavolo, mentre
scherza con sua madre, Maria.
Questa scena rappresenta il genere di
esistenza - quella che, agli occhi dei
credenti cristiani, è stata la vita del
Figlio di Dio - che qualsiasi cristiano
può condurre dovunque.

È anche il genere di vita che pare
seguissero i primi cristiani, e san
Josemaría li usa spesso per spiegare
l'Opus Dei. Come si legge nella lettera
scritta da un anonimo a Diogneto agli
albori del II secolo:

“I cristiani né per regione, né per
lingua, né per costumi sono da
distinguere dagli altri uomini. Infatti,
non abitano città proprie, né usano
un gergo che si differenzia, né



conducono un genere di vita
speciale. La loro dottrina non è nella
scoperta del pensiero di uomini
multiformi, né essi aderiscono ad
una corrente filosofica umana, come
fanno gli altri. Vivendo in città
greche e barbare, come a ciascuno è
capitato, e adeguandosi ai costumi
del luogo nel vestito, nel cibo e nel
resto, testimoniano un metodo di vita
sociale mirabile e indubbiamente
paradossale.”

Oggi, dopo secoli di oblio, il
messaggio senza tempo che pareva
innovativo e persino pericoloso negli
anni '30 è tornato ad essere
chiaramente la dottrina ufficiale
della Chiesa cattolica romana. Come
dice il Catechismo cattolico: «"Tutti i
fedeli di qualsiasi stato o grado sono
chiamati alla pienezza della vita
cristiana e alla perfezione della
carità". Tutti sono chiamati alla
santità: "Siate voi dunque perfetti



come è perfetto il Padre vostro
celeste"».(6)

Il fondatore dell'Opus Dei morì
prima di poter leggere quel
catechismo o di vedere l'Opus Dei
confermata nel 1982come prima
«prelatura personale» della Chiesa,
ma visse abbastanza per vedere
quest'ultima accogliere il suo
messaggio nel Concilio Vaticano II,
specialmente per quanto riguarda la
vocazione dei laici nel mondo:

“Per loro vocazione è proprio dei
laici cercare il regno di Dio trattando
le cose temporali e ordinandole
secondo Dio. Vivono nel secolo, cioè
implicati in tutti i diversi doveri e
lavori del mondo e nelle ordinarie
condizioni della vita familiare e
sociale, di cui la loro esistenza è
come intessuta. Ivi sono da Dio
chiamati a contribuire, quasi
dall'interno a modo di fermento, alla
santificazione del mondo esercitando



il proprio ufficio sotto la guida dello
spirito evangelico, e in questo modo
a manifestare Cristo agli altri
principalmente con la testimonianza
della loro stessa vita e col fulgore
della loro fede, della loro speranza e
carità... Se quindi nella Chiesa non
tutti camminano per la stessa via,
tutti però sono chiamati alla santità e
hanno ricevuto a titolo uguale la fede
che introduce nella giustizia di Dio...
Tutte infatti le loro attività, preghiere
e iniziative apostoliche, la vita
coniugale e familiare, il lavoro
giornaliero, il sollievo spirituale e
corporale, se sono compiute nello
Spirito, e anche le molestie della vita,
se sono sopportate con pazienza,
diventano offerte spirituali gradite a
Dio attraverso Gesù Cristo (cfr. 1 Pt
2,5); nella celebrazione
dell'Eucaristia sono in tutta pietà
presentate al Padre insieme
all'oblazione del Corpo del Signore.
Così anche i laici, in quanto adoratori
dovunque santamente operanti,



consacrano a Dio il mondo
stesso.” (7)

Leggendo queste parole durante gli
anni '60, san Josemaría si rallegrò nel
vedere il messaggio dell'Opus Dei
confermato come uno dei pilastri di
una nuova cultura di santità della
Chiesa nell'era moderna. Circa dieci
anni più tardi, dopo quasi
cinquant'anni dedicati ad aprire
questa nuova strada verso la santità,
il 26 giugno 1975 morì
improvvisamente d'infarto.
Considerando il suo messaggio,
sembra particolarmente appropriato
che se ne sia andato così, in pieno
giorno, nell'ufficio in cui lavorava.

Un santo moderno

Dopo la sua morte, oltre un terzo dei
vescovi del mondo scrisse alla Santa
Sede chiedendo che fosse aperto il
processo per la sua beatificazione,
avvenuta poi nel 1992. Dieci anni
dopo, il 6 ottobre 2002, fu



canonizzato da papa Giovanni Paolo
II, davanti a un'immensa folla di
oltre trecentomila pellegrini che
riempivano Piazza San Pietro e Via
della Conciliazione. In quella
cerimonia, il Papa lo battezzò «il
santo dell'ordinario».

«Che la tua vita non sia una vita
sterile. - Sii utile. - Lascia traccia».
Queste parole - l'inizio del primo
punto di Cammino - sono le prime
che san Josemaría rivolge al mondo
in genere e, viste a posteriori,
provano che il loro autore le prese
molto sul serio.

Dopo gli anni '30, trascorse
un'esistenza tranquilla, ma
probabilmente - a parte l'attesissima
canonizzazione di papa Giovanni
Paolo II - è il santo su cui esiste la più
ampia documentazione, e il maggior
numero di registrazioni e di filmati
della storia, soprattutto perché è uno
dei santi autenticamente moderni,



vissuto nell'era degli aerei, della
televisione, della radio e dei video.
Inoltre, proprio verso la fine della
sua esistenza, si era affacciato alla
ribalta della vita pubblica. Nel 1968
fu pubblicato un volume di lunghe
interviste intitolato Colloqui con
mons. Escrivá; il libro comprendeva,
come appendice, l'omelia «Amare il
mondo appassionatamente».
All'inizio degli anni '70, intraprese
una serie di viaggi in Spagna e in
America Latina, dove vennero filmati
molti raduni oceanici. Infine,
soltanto due anni prima di morire,
pubblicò il libro E’ Gesù che passa,
una raccolta di omelie che seguono
l'anno liturgico. Non deve
sorprendere che molto del materiale
del presente volume provenga da
questo periodo, la maggior parte da 
E’ Gesù che passa e da una raccolta
postuma di omelie su vari argomenti,
intitolata Amici di Dio.

https://www.it.josemariaescriva.info/articolo/colloqui-con-monsignor-escriva
https://www.it.josemariaescriva.info/articolo/colloqui-con-monsignor-escriva
https://www.it.josemariaescriva.info/articolo/egrave-gesugrave-che-passa
https://www.it.josemariaescriva.info/articolo/amici-di-dio


Il libro non è una biografia, né uno
studio accademico. È soltanto
un'antologia, una scelta
rappresentativa dell'opera di un
uomo. Però pare che, strada facendo,
qualcos'altro abbia preso forma tra le
righe. Il prodotto finale è, in un certo
senso, non solo un ritratto di san
Josemaría Escrivá, come autore e
come persona, ma anche la
rappresentazione di quel nuovo
modo di vita per i cristiani che
cercano la santità nel mondo di ogni
giorno che egli si è sentito chiamato
da Dio a realizzare. In breve, in
queste parole di san Josemaría
possiamo veramente vederlo e
sentirlo, ma possiamo anche vedere
che cosa stava facendo, qual era la
raison d'être della sua vita.
Probabilmente ciò era inevitabile, dal
momento che egli stesso diceva che
per fare l'Opus Dei bisogna essere
Opus Dei. In tal senso, qualsiasi
ritratto veritiero di san Josemaría



sarà necessariamente un ritratto
dell'Opus Dei in nucleo.

Attraverso la lettura dei passi raccolti
in questa antologia, sarà quindi
possibile servirsi dell'esempio di san
Josemaría per individuare un
particolare ideale di santità,
seguendo un nuovo percorso per i
cristiani che, con l'aiuto della luce
proiettata da san Josemaría su uno
degli «enigmi» che Chesterton ha
visto nel Vangelo, si sforzano di
diventare santi e apostoli in mezzo al
mondo moderno.

***

John Paul Wauck, nato a Chicago, è
sacerdote della Prelatura dell’Opus
Dei. Ha studiato Storia
Rinascimentale ad Harvard, ha
conseguito il dottorato in filosofia e
attualmente tiene un corso di
Letteratura e Fede Cristiana presso la
Facoltà di Comunicazione
Istituzionale e Sociale della Pontificia



Università della Santa Croce. Prima
di diventare sacerdote ha collaborato
come speechwriter dell’Avvocato
Generale e del Governatore della
Pennsylvania.

NOTE

1 Gilbert Keith Chesterton, The
Everlasting Man, Hodder and
Stoughton, London 1925.

2 «Lavoro di Dio», in Amici di Dio, 56.

3 Novo Millennio Ineunte, 31.

4 Charles Taylor, The Sources of the
Self: the Making of the Modern
Identity, Cambridge University Press,
Cambridge 1992, p. 422.

5 «New Orleans Times Picayune-
States Item», 4 settembre 1980, citata
nelle edizioni di Lewis A. Lawson,
Victor A. Kramer, Conversations wilh
Walker Percy, University Press of
Mississippi, Jackson 1985, p. 4.



6 Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2013, citazione del Concilio
Vaticano II (Lumen Gentium, 40) e del
Vangelo secondo Matteo (Mt 5,48).

7 Lumen Gentium, 31, 32, 34.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/un-cammino-
attraverso-il-mondo-2/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/un-cammino-attraverso-il-mondo-2/
https://opusdei.org/it/article/un-cammino-attraverso-il-mondo-2/
https://opusdei.org/it/article/un-cammino-attraverso-il-mondo-2/

	Un cammino attraverso il mondo

