
opusdei.org

Terra, casa e lavoro:
il discorso di Papa
Francesco ai
movimenti popolari

Riportiamo il discorso del Santo
Padre Francesco ai partecipanti
all'incontro mondiale dei
movimenti popolari. Un
discorso in cui il Papa parla del
fatto che l’amore per i poveri è
al centro del Vangelo e che la
solidarietà reale che si deve
loro non segue un’ideologia, ma
è frutto della dottrina sociale
della Chiesa.



03/11/2014

Buongiorno di nuovo,

sono contento di stare tra voi, inoltre
vi faccio una confidenza: è la prima
volta che scendo qui, non c'ero mai
venuto. Come vi dicevo, provo
grande gioia e vi do un caloroso
benvenuto.

Grazie per aver accettato questo
invito per dibattere i tanti gravi
problemi sociali che affliggono il
mondo di oggi, voi che vivete sulla
vostra pelle la disuguaglianza e
l'esclusione. Grazie al Cardinale
Turkson per la sua accoglienza,
grazie, Eminenza, per il suo lavoro e
le sue parole.

Questo incontro dei Movimenti
Popolari è un segno, un grande
segno: siete venuti a porre alla



presenza di Dio, della Chiesa, dei
popoli, una realtà molte volte passata
sotto silenzio. I poveri non solo
subiscono l'ingiustizia ma lottano
anche contro di essa!

Non si accontentano di promesse
illusorie, scuse o alibi. Non stanno
neppure aspettando a braccia
conserte l'aiuto di Ong, piani
assistenziali o soluzioni che non
arrivano mai, o che, se arrivano, lo
fanno in modo tale da andare nella
direzione o di anestetizzare o di
addomesticare, questo è piuttosto
pericoloso. Voi sentite che i poveri
non aspettano più e vogliono essere
protagonisti; si organizzano,
studiano, lavorano, esigono e
soprattutto praticano quella
solidarietà tanto speciale che esiste
fra quanti soffrono, tra i poveri, e che
la nostra civiltà sembra aver
dimenticato, o quantomeno ha molta
voglia di dimenticare.



Solidarietà è una parola che non
sempre piace; direi che alcune volte
l'abbiamo trasformata in una cattiva
parola, non si può dire; ma una
parola è molto più di alcuni atti di
generosità sporadici. È pensare e
agire in termini di comunità, di
priorità della vita di tutti
sull'appropriazione dei beni da parte
di alcuni. È anche lottare contro le
cause strutturali della povertà, la
disuguaglianza, la mancanza di
lavoro, la terra e la casa, la negazione
dei diritti sociali e lavorativi. È far
fronte agli effetti distruttori
dell'Impero del denaro: i
dislocamenti forzati, le emigrazioni
dolorose, la tratta di persone, la
droga, la guerra, la violenza e tutte
quelle realtà che molti di voi
subiscono e che tutti siamo chiamati
a trasformare. La solidarietà, intesa
nel suo senso più profondo, è un
modo di fare la storia ed è questo che
fanno i movimenti popolari.



Questo nostro incontro non risponde
a un'ideologia. Voi non lavorate con
idee, lavorate con realtà come quelle
che ho menzionato e molte altre che
mi avete raccontato. Avete i piedi nel
fango e le mani nella carne. Odorate
di quartiere, di popolo, di lotta!
Vogliamo che si ascolti la vostra voce
che, in generale, si ascolta poco.
Forse perché disturba, forse perché il
vostro grido infastidisce, forse
perché si ha paura del cambiamento
che voi esigete, ma senza la vostra
presenza, senza andare realmente
nelle periferie, le buone proposte e i
progetti che spesso ascoltiamo nelle
conferenze internazionali restano
nel regno dell'idea, è un mio
progetto.

Non si può affrontare lo scandalo
della povertà promuovendo strategie
di contenimento che unicamente
tranquillizzano e trasformano i
poveri in esseri addomesticati e
inoffensivi. Che triste vedere che,



dietro a presunte opere altruistiche,
si riduce l'altro alla passività, lo si
nega o, peggio ancora, si nascondono
affari e ambizioni personali: Gesù le
definirebbe ipocrite. Che bello invece
quando vediamo in movimento
popoli e soprattutto i loro membri
più poveri e i giovani. Allora sì, si
sente il vento di promessa che
ravviva la speranza di un mondo
migliore. Che questo vento si
trasformi in uragano di speranza.
Questo è il mio desiderio.

Questo nostro incontro risponde a un
anelito molto concreto, qualcosa che
qualsiasi padre, qualsiasi madre,
vuole per i propri figli; un anelito che
dovrebbe essere alla portata di tutti,
ma che oggi vediamo con tristezza
sempre più lontano dalla
maggioranza della gente: terra, casa
e lavoro. È strano, ma se parlo di
questo per alcuni il Papa è
comunista. Non si comprende che
l'amore per i poveri è al centro del



Vangelo. Terra, casa e lavoro, quello
per cui voi lottate, sono diritti sacri.
Esigere ciò non è affatto strano, è la
dottrina sociale della Chiesa. Mi
soffermo un po' su ognuno di essi
perché li avete scelti come parola
d'ordine per questo incontro.

Terra. All'inizio della creazione, Dio
creò l'uomo custode della sua opera,
affidandogli l'incarico di coltivarla e
di proteggerla. Vedo che qui ci sono
decine di contadini e di contadine e
voglio felicitarmi con loro perché
custodiscono la terra, la coltivano e
lo fanno in comunità. Mi preoccupa
lo sradicamento di tanti fratelli
contadini che soffrono per questo
motivo e non per guerre o disastri
naturali. L'accaparramento di terre,
la deforestazione, l'appropriazione
dell'acqua, i pesticidi inadeguati,
sono alcuni dei mali che strappano
l'uomo dalla sua terra natale. Questa
dolorosa separazione non è solo
fisica ma anche esistenziale e



spirituale, perché esiste una
relazione con la terra che sta
mettendo la comunità rurale e il suo
peculiare stile di vita in palese
decadenza e addirittura a rischio di
estinzione.

L'altra dimensione del processo già
globale è la fame. Quando la
speculazione finanziaria condiziona
il prezzo degli alimenti trattandoli
come una merce qualsiasi, milioni di
persone soffrono e muoiono di fame.
Dall'altra parte si scartano tonnellate
di alimenti. Ciò costituisce un vero
scandalo. La fame è criminale,
l'alimentazione è un diritto
inalienabile. So che alcuni di voi
chiedono una riforma agraria per
risolvere alcuni di questi problemi e,
lasciatemi dire che in certi paesi, e
qui cito il compendio della Dottrina
sociale della Chiesa, "la riforma
agraria diventa pertanto, oltre che
una necessità politica, un obbligo
morale" (CDSC, 300).

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_it.html#g)%20Il%20mondo%20agricolo%20e%20il%20diritto%20al%20lavoro


Non lo dico solo io, ma sta scritto nel
compendio della Dottrina sociale
della Chiesa. Per favore, continuate a
lottare per la dignità della famiglia
rurale, per l'acqua, per la vita e
affinché tutti possano beneficiare dei
frutti della terra.

Secondo, Casa. L'ho già detto e lo
ripeto: una casa per ogni famiglia.
Non bisogna mai dimenticare che
Gesù nacque in una stalla perché
negli alloggi non c'era posto, che la
sua famiglia dovette abbandonare la
propria casa e fuggire in Egitto,
perseguitata da Erode. Oggi ci sono
tante famiglie senza casa, o perché
non l'hanno mai avuta o perché
l'hanno persa per diversi motivi.
Famiglia e casa vanno di pari passo!
Ma un tetto, perché sia una casa,
deve anche avere una dimensione
comunitaria: il quartiere ed è
proprio nel quartiere che s'inizia a
costruire questa grande famiglia
dell'umanità, a partire da ciò che è



più immediato, dalla convivenza col
vicinato. Oggi viviamo in immense
città che si mostrano moderne,
orgogliose e addirittura vanitose.
Città che offrono innumerevoli
piaceri e benessere per una
minoranza felice ma si nega una casa
a migliaia di nostri vicini e fratelli,
persino bambini, e li si chiama,
elegantemente, "persone senza fissa
dimora". È curioso come nel mondo
delle ingiustizie abbondino gli
eufemismi. Non si dicono le parole
con precisione, e la realtà si cerca
nell'eufemismo. Una persona, una
persona segregata, una persona
accantonata, una persona che sta
soffrendo per la miseria, per la fame,
è una persona senza fissa dimora;
espressione elegante, no? Voi cercate
sempre; potrei sbagliarmi in qualche
caso, ma in generale dietro un
eufemismo c'è un delitto.

Viviamo in città che costruiscono
torri, centri commerciali, fanno



affari immobiliari ma abbandonano
una parte di sé ai margini, nelle
periferie. Quanto fa male sentire che
gli insediamenti poveri sono
emarginati o, peggio ancora, che li si
vuole sradicare! Sono crudeli le
immagini degli sgomberi forzati,
delle gru che demoliscono baracche,
immagini tanto simili a quelle della
guerra. E questo si vede oggi.

Sapete che nei quartieri popolari
dove molti di voi vivono sussistono
valori ormai dimenticati nei centri
arricchiti. Questi insediamenti sono
benedetti da una ricca cultura
popolare, lì lo spazio pubblico non è
un mero luogo di transito ma
un'estensione della propria casa, un
luogo dove generare vincoli con il
vicinato. Quanto sono belle le città
che superano la sfiducia malsana e
che integrano i diversi e fanno di
questa integrazione un nuovo fattore
di sviluppo! Quanto sono belle le
città che, anche nel loro disegno



architettonico, sono piene di spazi
che uniscono, relazionano,
favoriscono il riconoscimento
dell'altro! Perciò né sradicamento né
emarginazione: bisogna seguire la
linea dell'integrazione urbana!
Questa parola deve sostituire
completamente la parola
sradicamento, ora, ma anche quei
progetti che intendono riverniciare i
quartieri poveri, abbellire le
periferie e "truccare" le ferite sociali
invece di curarle promuovendo
un'integrazione autentica e
rispettosa. È una sorta di architettura
di facciata, no? E va in questa
direzione. Continuiamo a lavorare
affinché tutte le famiglie abbiano
una casa e affinché tutti i quartieri
abbiano un'infrastruttura adeguata
(fognature, luce, gas, asfalto, e
continuo: scuole, ospedali, pronto
soccorso, circoli sportivi e tutte le
cose che creano vincoli e uniscono,
accesso alla salute — l'ho già detto —



all'educazione e alla sicurezza della
proprietà.

Terzo, Lavoro. Non esiste peggiore
povertà materiale — mi preme
sottolinearlo — di quella che non
permette di guadagnarsi il pane e
priva della dignità del lavoro. La
disoccupazione giovanile,
l'informalità e la mancanza di diritti
lavorativi non sono inevitabili, sono
il risultato di una previa opzione
sociale, di un sistema economico che
mette i benefici al di sopra dell'uomo,
se il beneficio è economico, al di
sopra dell'umanità o al di sopra
dell'uomo, sono effetti di una cultura
dello scarto che considera l'essere
umano di per sé come un bene di
consumo, che si può usare e poi
buttare.

Oggi al fenomeno dello sfruttamento
e dell'oppressione si somma una
nuova dimensione, una sfumatura
grafica e dura dell'ingiustizia sociale;



quelli che non si possono integrare,
gli esclusi sono scarti, "eccedenze".
Questa è la cultura dello scarto, e su
questo punto vorrei aggiungere
qualcosa che non ho qui scritto, ma
che mi è venuta in mente ora. Questo
succede quando al centro di un
sistema economico c'è il dio denaro e
non l'uomo, la persona umana. Sì, al
centro di ogni sistema sociale o
economico deve esserci la persona,
immagine di Dio, creata perché fosse
il denominatore dell'universo.
Quando la persona viene spostata e
arriva il dio denaro si produce
questo sconvolgimento di valori.

E per illustrarlo ricordo qui un
insegnamento dell'anno 1200 circa.
Un rabbino ebreo spiegava ai suoi
fedeli la storia della torre di Babele e
allora raccontava come, per costruire
quella torre di Babele, bisognava fare
un grande sforzo, bisognava
fabbricare i mattoni, e per fabbricare
i mattoni bisognava fare il fango e



portare la paglia, e mescolare il
fango con la paglia, poi tagliarlo in
quadrati, poi farlo seccare, poi
cuocerlo, e quando i mattoni erano
cotti e freddi, portarli su per
costruire la torre.

Se cadeva un mattone — era costato
tanto con tutto quel lavoro —, era
quasi una tragedia nazionale. Colui
che l'aveva lasciato cadere veniva
punito o cacciato, o non so che cosa
gli facevano, ma se cadeva un
operaio non succedeva nulla. Questo
accade quando la persona è al
servizio del dio denaro; e lo
raccontava un rabbino ebreo
nell'anno 1200, spiegando queste
cose orribili.

Per quanto riguarda lo scarto
dobbiamo anche essere un po' attenti
a quanto accade nella nostra società.
Sto ripetendo cose che ho detto e che
stanno nella Evangelii gaudium. Oggi
si scartano i bambini perché il tasso

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


di natalità in molti paesi della terra è
diminuito o si scartano i bambini per
mancanza di cibo o perché vengono
uccisi prima di nascere; scarto di
bambini.

Si scartano gli anziani perché non
servono, non producono; né bambini
né anziani producono, allora con
sistemi più o meno sofisticati li si
abbandona lentamente, e ora, poiché
in questa crisi occorre recuperare un
certo equilibrio, stiamo assistendo a
un terzo scarto molto doloroso: lo
scarto dei giovani. Milioni di giovani
— non dico la cifra perché non la
conosco esattamente e quella che ho
letto mi sembra un po' esagerata —
milioni di giovani sono scartati dal
lavoro, disoccupati.

Nei paesi europei, e queste sì sono
statistiche molto chiare, qui in Italia,
i giovani disoccupati sono un po' più
del quaranta per cento; sapete cosa
significa quaranta per cento di



giovani, un'intera generazione,
annullare un'intera generazione per
mantenere l'equilibrio. In un altro
paese europeo sta superando il
cinquanta per cento, e in quello
stesso paese del cinquanta per cento,
nel sud è il sessanta per cento. Sono
cifre chiare, ossia dello scarto. Scarto
di bambini, scarto di anziani, che
non producono, e dobbiamo
sacrificare una generazione di
giovani, scarto di giovani, per poter
mantenere e riequilibrare un sistema
nel quale al centro c'è il dio denaro e
non la persona umana.

Nonostante questa cultura dello
scarto, questa cultura delle
eccedenze, molti di voi, lavoratori
esclusi, eccedenze per questo
sistema, avete inventato il vostro
lavoro con tutto ciò che sembrava
non poter essere più utilizzato ma
voi con la vostra abilità artigianale,
che vi ha dato Dio, con la vostra
ricerca, con la vostra solidarietà, con



il vostro lavoro comunitario, con la
vostra economia popolare, ci siete
riusciti e ci state riuscendo... E,
lasciatemelo dire, questo, oltre che
lavoro, è poesia! Grazie.

Già ora, ogni lavoratore, faccia parte
o meno del sistema formale del
lavoro stipendiato, ha diritto a una
remunerazione degna, alla sicurezza
sociale e a una copertura
pensionistica. Qui ci sono cartoneros,
riciclatori, venditori ambulanti, sarti,
artigiani, pescatori, contadini,
muratori, minatori, operai di
imprese recuperate, membri di
cooperative di ogni tipo e persone
che svolgono mestieri più comuni,
che sono esclusi dai diritti dei
lavoratori, ai quali viene negata la
possibilità di avere un sindacato, che
non hanno un'entrata adeguata e
stabile. Oggi voglio unire la mia voce
alla loro e accompagnarli nella lotta.



In questo incontro avete parlato
anche di Pace ed Ecologia. È logico:
non ci può essere terra, non ci può
essere casa, non ci può essere lavoro
se non abbiamo pace e se
distruggiamo il pianeta. Sono temi
così importanti che i popoli e le loro
organizzazioni di base non possono
non affrontare. Non possono restare
solo nelle mani dei dirigenti politici.
Tutti i popoli della terra, tutti gli
uomini e le donne di buona volontà,
tutti dobbiamo alzare la voce in
difesa di questi due preziosi doni: la
pace e la natura. La sorella madre
terra, come la chiamava san
Francesco d'Assisi.

Poco fa ho detto, e lo ripeto, che
stiamo vivendo la terza guerra
mondiale, ma a pezzi. Ci sono sistemi
economici che per sopravvivere
devono fare la guerra. Allora si
fabbricano e si vendono armi e così i
bilanci delle economie che
sacrificano l'uomo ai piedi dell'idolo



del denaro ovviamente vengono
sanati. E non si pensa ai bambini
affamati nei campi profughi, non si
pensa ai dislocamenti forzati, non si
pensa alle case distrutte, non si
pensa neppure a tante vite spezzate.
Quanta sofferenza, quanta
distruzione, quanto dolore! Oggi,
care sorelle e cari fratelli, si leva in
ogni parte della terra, in ogni popolo,
in ogni cuore e nei movimenti
popolari, il grido della pace: Mai più
la guerra!

Un sistema economico incentrato sul
dio denaro ha anche bisogno di
saccheggiare la natura, saccheggiare
la natura per sostenere il ritmo
frenetico di consumo che gli è
proprio. Il cambiamento climatico, la
perdita della biodiversità, la
deforestazione stanno già mostrando
i loro effetti devastanti nelle grandi
catastrofi a cui assistiamo, e a
soffrire di più siete voi, gli umili, voi
che vivete vicino alle coste in



abitazioni precarie o che siete tanto
vulnerabili economicamente da
perdere tutto di fronte a un disastro
naturale. Fratelli e sorelle: il creato
non è una proprietà di cui possiamo
disporre a nostro piacere; e ancor
meno è una proprietà solo di alcuni,
di pochi. Il creato è un dono, è un
regalo, un dono meraviglioso che Dio
ci ha dato perché ce ne prendiamo
cura e lo utilizziamo a beneficio di
tutti, sempre con rispetto e
gratitudine. Forse sapete che sto
preparando un'enciclica
sull'Ecologia: siate certi che le vostre
preoccupazioni saranno presenti in
essa. Ringrazio, approfitto per
ringraziare per la lettera che mi
hanno fatto pervenire i membri della
Vía Campesina, la Federazione dei 
Cartoneros e tanti altri fratelli a
riguardo.

Parliamo di terra, di lavoro, di casa.
Parliamo di lavorare per la pace e di
prendersi cura della natura. Ma



perché allora ci abituiamo a vedere
come si distrugge il lavoro dignitoso,
si sfrattano tante famiglie, si
cacciano i contadini, si fa la guerra e
si abusa della natura? Perché in
questo sistema l'uomo, la persona
umana è stata tolta dal centro ed è
stata sostituita da un'altra cosa.
Perché si rende un culto idolatrico al
denaro. Perché si è globalizzata
l'indifferenza! Si è globalizzata
l'indifferenza: cosa importa a me di
quello che succede agli altri finché
difendo ciò che è mio? Perché il
mondo si è dimenticato di Dio, che è
Padre; è diventato orfano perché ha
accantonato Dio.

Alcuni di voi hanno detto: questo
sistema non si sopporta più.
Dobbiamo cambiarlo, dobbiamo
rimettere la dignità umana al centro
e su quel pilastro vanno costruite le
strutture sociali alternative di cui
abbiamo bisogno. Va fatto con
coraggio, ma anche con intelligenza.



Con tenacia, ma senza fanatismo.
Con passione, ma senza violenza. E
tutti insieme, affrontando i conflitti
senza rimanervi intrappolati,
cercando sempre di risolvere le
tensioni per raggiungere un livello
superiore di unità, di pace e di
giustizia. Noi cristiani abbiamo
qualcosa di molto bello, una linea di
azione, un programma, potremmo
dire, rivoluzionario. Vi raccomando
vivamente di leggerlo, di leggere le
beatitudini che sono contenute nel
capitolo 5 di san Matteo e 6 di san
Luca (cfr. Matteo, 5, 3 eLuca, 6, 20), e
di leggere il passo di Matteo 25. L'ho
detto ai giovani a Rio de Janeiro, in
queste due cose hanno il programma
di azione.

So che tra di voi ci sono persone di
diverse religioni, mestieri, idee,
culture, paesi e continenti. Oggi state
praticando qui la cultura
dell'incontro, così diversa dalla
xenofobia, dalla discriminazione e



dall'intolleranza che tanto spesso
vediamo. Tra gli esclusi si produce
questo incontro di culture dove
l'insieme non annulla la
particolarità, l'insieme non annulla
la particolarità. Perciò a me piace
l'immagine del poliedro, una figura
geometrica con molte facce diverse.
Il poliedro riflette la confluenza di
tutte le parzialità che in esso
conservano l'originalità. Nulla si
dissolve, nulla si distrugge, nulla si
domina, tutto si integra, tutto si
integra. Oggi state anche cercando la
sintesi tra il locale e il globale. So che
lavorate ogni giorno in cose vicine,
concrete, nel vostro territorio, nel
vostro quartiere, nel vostro posto di
lavoro: vi invito anche a continuare a
cercare questa prospettiva più
ampia; che i vostri sogni volino alto e
abbraccino il tutto!

Perciò mi sembra importante la
proposta, di cui alcuni di voi mi
hanno parlato, che questi movimenti,



queste esperienze di solidarietà che
crescono dal basso, dal sottosuolo del
pianeta, confluiscano, siano più
coordinati, s'incontrino, come avete
fatto voi in questi giorni. Attenzione,
non è mai un bene racchiudere il
movimento in strutture rigide, perciò
ho detto incontrarsi, e lo è ancor
meno cercare di assorbirlo, di
dirigerlo o di dominarlo; i movimenti
liberi hanno una propria dinamica,
ma sì, dobbiamo cercare di
camminare insieme. Siamo in questa
sala, che è l'aula del Sinodo vecchio,
ora ce n'è una nuova, e sinodo vuol
dire proprio "camminare insieme":
che questo sia un simbolo del
processo che avete iniziato e che
state portando avanti!

I movimenti popolari esprimono la
necessità urgente di rivitalizzare le
nostre democrazie, tante volte
dirottate da innumerevoli fattori. È
impossibile immaginare un futuro
per la società senza la partecipazione



come protagoniste delle grandi
maggioranze e questo protagonismo
trascende i procedimenti logici della
democrazia formale. La prospettiva
di un mondo di pace e di giustizia
durature ci chiede di superare
l'assistenzialismo paternalista, esige
da noi che creiamo nuove forme di
partecipazione che includano i
movimenti popolari e animino le
strutture di governo locali, nazionali
e internazionali con quel torrente di
energia morale che nasce dal
coinvolgimento degli esclusi nella
costruzione del destino comune. E
ciò con animo costruttivo, senza
risentimento, con amore.

Vi accompagno di cuore in questo
cammino. Diciamo insieme dal
cuore: nessuna famiglia senza casa,
nessun contadino senza terra, nessun
lavoratore senza diritti, nessuna
persona senza la dignità che dà il
lavoro.



Cari fratelli e sorelle: continuate con
la vostra lotta, fate bene a tutti noi. È
come una benedizione di umanità. Vi
lascio come ricordo, come regalo e
con la mia benedizione, alcuni rosari
che hanno fabbricato artigiani, 
cartoneros e lavoratori dell'economia
popolare dell'America Latina.

E accompagnandovi prego per voi,
prego con voi e desidero chiedere a
Dio Padre di accompagnarvi e di
benedirvi, di colmarvi del suo amore
e di accompagnarvi nel cammino,
dandovi abbondantemente quella
forza che ci mantiene in piedi: questa
forza è la speranza, la speranza che
non delude. Grazie.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/terra-casa-e-
lavoro-il-discorso-di-papa-francesco-ai-

movimenti-popolari/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/terra-casa-e-lavoro-il-discorso-di-papa-francesco-ai-movimenti-popolari/
https://opusdei.org/it/article/terra-casa-e-lavoro-il-discorso-di-papa-francesco-ai-movimenti-popolari/
https://opusdei.org/it/article/terra-casa-e-lavoro-il-discorso-di-papa-francesco-ai-movimenti-popolari/
https://opusdei.org/it/article/terra-casa-e-lavoro-il-discorso-di-papa-francesco-ai-movimenti-popolari/

	Terra, casa e lavoro: il discorso di Papa Francesco ai movimenti popolari

