
opusdei.org

TEP Talks (I)
Custodire, una
vocazione di tutti i
cristiani

Spesso ci preoccupiamo di
coltivare senza custodire. San
Giovanni Paolo II, Benedetto
XVI e papa Francesco ci hanno
ricordato recentemente quanto
è grande e bella la
responsabilità verso il creato. I
TEP (Tu Es Petrus) Talks sono
una serie di approfondimenti
sull’importanza del ministero
del Papa nella vita di tutti i
cattolici. Le autrici e gli autori
dei TEP hanno studiato e
meditato diversi aspetti del



messaggio dei pontefici nel
corso degli anni.

21/02/2022

Il Signore Dio prese l'uomo e lo pose
nel giardino di Eden, perché lo
coltivasse e lo custodisse.[1]

Anche se ad ogni passo della
creazione "Dio vide che era cosa
buona", in un certo senso il Creatore
non ha completato la creazione, ma
ha dato all'uomo il compito di
partecipare alla sua opera, di
svilupparla e completarla
("coltivare"), avanzando sempre più
nella scoperta delle risorse e dei
valori racchiusi in tutto quanto il
creato[2]. Il compito affidato all'uomo
è però anche quello di custodire il
creato, svilupparlo cioè secondo il
piano di Dio, salvaguardarlo come
spazio di vita per tutte le creature.



Nell'omelia di inizio del suo
ministero petrino[3], papa Francesco
ha sottolineato quella del custodire
come una vera vocazione: il custodire
l’intero creato, la bellezza del creato, è
l’avere rispetto per ogni creatura di
Dio e per l’ambiente in cui viviamo. È
il custodire la gente, l’aver cura di
tutti, di ogni persona, con amore,
specialmente dei bambini, dei vecchi,
di coloro che sono più fragili e che
spesso sono nella periferia del nostro
cuore. È l’aver cura l’uno dell’altro
nella famiglia: i coniugi si
custodiscono reciprocamente, poi
come genitori si prendono cura dei
figli, e col tempo anche i figli
diventano custodi dei genitori. È il
vivere con sincerità le amicizie, che
sono un reciproco custodirsi nella
confidenza, nel rispetto e nel bene. In
fondo, tutto è affidato alla custodia
dell’uomo, ed è una responsabilità che
ci riguarda tutti. Siate custodi dei doni
di Dio! [...] siamo “custodi” della
creazione, del disegno di Dio iscritto



nella natura, custodi dell’altro,
dell’ambiente; non lasciamo che segni
di distruzione e di morte
accompagnino il cammino di questo
nostro mondo!

Nel corso di questi anni ci siamo resi
conto di quanto questa prima omelia
di Francesco fosse rivelatrice di
quello che sarebbe stato il suo
pontificato.

Purtroppo l'uomo troppo spesso si è
preoccupato di coltivare senza
custodire, e ne abbiamo davanti agli
occhi le conseguenze, sia nel degrado
ambientale che in quello sociale.

Potremmo dire che un fondamento
di questa responsabilità dei cristiani
verso la creazione si trova in Rm 8,
19-23, dove Paolo dice in sostanza
che la creazione attende la
rivelazione dei figli di Dio: "L’ardente
aspettativa della creazione è protesa
verso la rivelazione dei figli di Dio. La
creazione infatti è stata sottoposta



alla caducità nella speranza che
anche la stessa creazione sarà
liberata dalla schiavitù della
corruzione per entrare nella libertà
della gloria dei figli di Dio. Sappiamo
infatti che tutta insieme la creazione
geme e soffre le doglie del parto fino
ad oggi.

Papa Francesco ha ripreso e
sistematizzato il magistero della
Chiesa riguardo al rapporto
dell'uomo con l'ambiente, sia perché
la situazione si fa sempre più grave,
sia perché anche nella società è
maturata la sensibilità su questo
tema. Nel contempo, già a partire da
san Paolo VI troviamo riflessioni ed
appelli ai cristiani a preoccuparsi
della cura del Creato.

In un discorso alla FAO[4] nel 1970,
Paolo VI metteva in guardia dai
possibili danni all'ecosistema di una
applicazione troppo accelerata delle
possibilità tecniche. "Noi vediamo già



viziarsi l’aria che respiriamo,
inquinarsi l’acqua che beviamo,
contaminarsi le spiagge, i laghi,
anche, gli oceani, sino a far temere
una vera “morte biologica” in un
avvenire non lontano, se non saranno
coraggiosamente decise e
severamente applicate, senza ritardi,
energiche misure.

L'anno successivo metteva in guardia
anche dagli effetti del degrado
ambientale sull'uomo stesso: 
attraverso uno sfruttamento
sconsiderato della natura, egli rischia
di distruggerla e di essere a sua volta
vittima di siffatta degradazione. Non
soltanto l'ambiente materiale diventa
una minaccia permanente [...] ma è il
contesto umano, che l'uomo non
padroneggia più, creandosi così per il
domani un ambiente che potrà
essergli intollerabile: problema
sociale di vaste dimensioni che
riguarda l'intera famiglia umana.[5]



Interessante poi il fatto che tre
messaggi per la giornata mondiale
della pace degli ultimi tre pontefici
sono stati dedicati alla relazione tra
la pace e il creato, sottolineando la
connessione fra la crisi ambientale e
la crisi sociale, chiaramente
esplicitata da Francesco nella "
Laudato si' " (v. n 139).

San Giovanni Paolo II nel 1990[6]

parlava di responsabilità ecologica e
del fatto che i doveri nei confronti
della natura e del Creatore per i
cristiani sono parte della loro fede e
sono quindi un campo di
cooperazione ecumenica ed
interreligiosa, come stiamo vedendo
chiaramente adesso. Egli è stato forse
il primo ad usare il termine "ecologia
umana", ampiamente utilizzato dai
suoi successori, attribuendo ai
vescovi il compito di contribuire alla
necessaria conversione ecologica
insegnando il corretto rapporto
dell'uomo con la natura[7].



Benedetto XVI, nel messaggio del
2010[8], dettaglia maggiormente la
gravità della situazione, parlando
anche di "profughi ambientali", della
necessità di ripensare fortemente il
modello di sviluppo, di solidarietà tra
le generazioni e tra i diversi paesi.
Ribadisce inoltre che la Chiesa ha
una responsabilità per il creato e
sente di doverla esercitare, anche in
ambito pubblico, per difendere i doni
di Dio Creatore per tutti, e, anzitutto,
per proteggere l’uomo contro il
pericolo della distruzione di se
stesso.

Francesco, nel messaggio del 2020[9],
auspica una trasformazione delle
relazioni che intratteniamo con le
nostre sorelle e i nostri fratelli, con gli
altri esseri viventi, con il creato nella
sua ricchissima varietà, con il
Creatore che è origine di ogni vita.

Marisa Levi, Biologa, Membro della
Commissione Scienza e Fede della



diocesi di Verona, Animatore Laudato
Si'.

I TEP (Tu Es Petrus) Talks sono una
serie di approfondimenti
sull’importanza del ministero del
Papa nella vita di tutti i cattolici. Le
autrici e gli autori dei TEP hanno
studiato e meditato diversi aspetti del
messaggio dei pontefici nel corso
degli anni. Il primo episodio dei TEP
Talks viene pubblicato in occasione
della festa di domani, dedicata alla
Cattedra di san Pietro.

[1] Gn 2,15

[2] Cfr. S. Giovanni Paolo II, Laborem
exercens, 25

[3] Francesco, Omelia 19-III-2013

https://laudatosianimators.org/it/home-it/
https://laudatosianimators.org/it/home-it/


[4] San Paolo VI, Discorso, 16-XI-1970

[5] San Paolo VI , Lettera Apostolica 
Octogesima adveniens, 14-V-1971, n.
21.

[6] San Giovanni Paolo II, Pace con
Dio Creatore. Pace con tutto il Creato,
Messaggio per la Giornata Mondiale
della Pace 1-I-1990

[7] San Giovanni Paolo II,
Esortazione Apostolica Pastores
Gregis, n. 70 

[8] Benedetto XVI, "Se vuoi coltivare
la pace, custodisci il creato", 
Messaggio per la Giornata Mondiale
della Pace 1-I-2010

[9] Francesco, La pace come
cammino di speranza: dialogo,
riconciliazione e conversione
ecologica, Messaggio per la Giornata
Mondiale della Pace 1–I-2020

Marisa Levi



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/tep-talks-i-
custodire-una-vocazione-di-tutti-i-

cristiani/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/tep-talks-i-custodire-una-vocazione-di-tutti-i-cristiani/
https://opusdei.org/it/article/tep-talks-i-custodire-una-vocazione-di-tutti-i-cristiani/
https://opusdei.org/it/article/tep-talks-i-custodire-una-vocazione-di-tutti-i-cristiani/
https://opusdei.org/it/article/tep-talks-i-custodire-una-vocazione-di-tutti-i-cristiani/

	TEP Talks (I) Custodire, una vocazione di tutti i cristiani

