
opusdei.org

TEMA 8. Gesù Cristo,
Dio e Uomo vero

Gesù Cristo ha assunto la
natura umana continuando ad
essere Dio: è vero Dio e vero
uomo.

01/06/2018

1. L’incarnazione del Verbo

«Quando venne la pienezza del
tempo, Dio mandò il suo Figlio, nato
da donna» ( Gal 4, 4). Si compie così
la promessa di un Salvatore che Dio
fece ad Adamo ed Eva quando furono
espulsi dal Paradiso: «Io porrò



inimicizia tra te e la donna, tra la tua
stirpe e la sua stirpe: questa ti
schiaccerà la testa e tu le insidierai il
calcagno» ( Gn 3, 15). Questo versetto
della Genesi è conosciuto con il nome
di protovangelo, perché costituisce il
primo annuncio della buona novella
della salvezza. Tradizionalmente la
donna di cui si parla è stata
interpretata sia come Eva, in senso
diretto, che come Maria, in senso
pieno; e la stirpe della donna è stata
riferita sia all’umanità che a Cristo.

Da allora fino al momento in cui «il
Verbo si fece carne e venne ad
abitare in mezzo a noi» ( Gv 1, 14),
Dio andò preparando l’umanità ad
essere in grado di accogliere con
frutto il suo Figlio Unigenito. Dio
scelse per sé il popolo israelita, stabilì
con esso un’Alleanza e lo formò
progressivamente, intervenendo
nella sua storia, manifestandogli i
suoi disegni attraverso i patriarchi e i
profeti e santificandolo per sé. «Tutto



questo però avvenne in preparazione
e in figura di quella nuova e perfetta
Alleanza che doveva concludersi in
Cristo, e di quella più piena
rivelazione che doveva essere
trasmessa dal Verbo stesso di Dio
fattosi uomo» [1] . Anche se Dio
preparò la venuta del Salvatore
soprattutto mediante la scelta del
popolo di Israele, questo non
significa che abbandonasse gli altri
popoli, “i gentili”, poiché non ha mai
cessato di dare testimonianza di sé
(cfr. At 14, 16-17). La divina
Provvidenza ha fatto in modo che i
gentili avessero una coscienza più o
meno esplicita della necessità della
salvezza, e fin negli angoli più remoti
della terra si è conservata
l’aspettativa di una redenzione.

L’Incarnazione ha origine nell’amore
di Dio per gli uomini: «In questo si è
manifestato l’amore di Dio per noi:
Dio ha mandato il suo Figlio
unigenito nel mondo perché noi



avessimo la vita per Lui» ( 1 Gv 4, 9).
L’Incarnazione è la dimostrazione
per eccellenza dell’Amore di Dio
verso gli uomini, poiché in essa è Dio
stesso che si dona agli uomini
facendosi partecipe della natura
umana nella unità di persona.

Dopo la caduta di Adamo ed Eva nel
Paradiso terrestre, l’Incarnazione ha
una finalità salvifica e redentrice,
come professiamo nel Credo: «per
noi uomini e per la nostra salvezza,
Egli discese dal cielo, si è incarnato
per opera dello Spirito Santo da
Maria Vergine e divenne uomo» [2] .
Cristo ha affermato di se stesso che
«il Figlio dell’uomo è venuto a
cercare e salvare ciò che era
perduto» ( Lc 19, 10; cfr. Mt 18, 11) e
che «Dio non ha mandato il Figlio nel
mondo per giudicare il mondo, ma
perché il mondo si salvi per mezzo di
Lui» ( Gv 3, 17).



L’Incarnazione non solo manifesta
l’infinito amore di Dio verso gli
uomini, la sua infinita misericordia,
la sua giustizia, il suo potere, ma
anche la coerenza del piano divino di
salvezza, la profonda sapienza
divina, che dimostrano in che modo
Dio ha deciso di salvare l’uomo, e
cioè nel modo più conveniente alla
sua natura, che è proprio mediante
l’Incarnazione del Verbo.

Gesù Cristo, il Verbo incarnato, «non
è né un mito né una qualsivoglia idea
astratta. Egli è un uomo che ha
vissuto in un contesto storico, che è
morto dopo aver condotto la propria
esistenza nell’evoluzione della storia.
Una ricerca storica su di lui è, quindi,
un’esigenza della stessa fede
cristiana» [3] .

Che Cristo sia esistito fa parte della
dottrina della fede, e lo stesso che sia
morto realmente per noi e che sia
risuscitato il terzo giorno (cfr. 1 Cor



15, 3-11). L’esistenza di Gesù è un
fatto provato dalla scienza storica,
soprattutto mediante l’analisi del
Nuovo Testamento, la cui validità
storica è fuori dubbio. Vi sono altre
testimonianze antiche non cristiane,
pagane ed ebraiche, sull’esistenza di
Gesù. Proprio per questo non sono
accettabili le posizioni di chi
contrappone un Gesù storico al Cristo
della fede e difende la supposizione
che quasi tutto ciò che il Nuovo
Testamento dice intorno a Cristo
sarebbe una interpretazione di fede
fatta dai discepoli di Gesù, ma non la
sua autentica figura storica che ci
rimarrebbe nascosta. Queste
posizioni, che spesso contengono un
forte pregiudizio contro il
soprannaturale, non tengono conto
che la ricerca storica contemporanea
è concorde nell’affermare che la
presentazione che fanno i primi
cristiani di Gesù si basa su fatti
realmente accaduti.



2. Gesù Cristo, Dio e uomo vero

L’Incarnazione è «il mistero
dell’ammirabile unione della natura
divina e della natura umana
nell’unica Persona del Verbo» ( 
Catechismo , 483). L’Incarnazione del
Figlio di Dio «non significa che Gesù
Cristo sia in parte Dio e in parte
uomo, né che sia il risultato di una
confusa mescolanza di divino e di
umano. Egli si è fatto veramente
uomo rimanendo veramente Dio.
Gesù Cristo è vero Dio e vero uomo» (
Catechismo , 464). La divinità di Gesù
Cristo, Verbo eterno di Dio, è stata già
studiata nel trattare della Santissima
Trinità; qui ci soffermeremo su tutto
ciò che si riferisce alla sua umanità.

La Chiesa ha difeso e chiarito questa
verità di fede durante i primi secoli
contro le eresie che la falsavano. Già
nel I secolo alcuni cristiani di origine
giudea, gli ebioniti, consideravano
Cristo come un semplice uomo, sia



pure molto santo. Nel II secolo sorge
l’adozionismo, che sosteneva che
Gesù era figlio adottivo di Dio; Gesù
sarebbe solo un uomo in cui abita la
forza di Dio; per costoro, Dio era una
persona unica. Questa eresia fu
condannata nel 190 dal papa San
Vittore I, dal Concilio di Antiochia del
268, dal Concilio di Costantinopoli I e
dal Sinodo Romano del 382 [4] .
L’eresia ariana, negando la divinità
del Verbo, negava anche che Gesù
Cristo fosse Dio. Ario fu condannato
dal I Concilio di Nicea del 325. Anche
di recente la Chiesa è tornata a
ricordare che Gesù Cristo è il Figlio di
Dio sussistente dall’eternità, che
nell’Incarnazione ha assunto la
natura umana nella sua unica
persona divina [5] .

La Chiesa ha affrontato anche altri
errori che negavano la realtà della
natura umana di Cristo. Fra questi si
contano le eresie che respingevano la
realtà del corpo o dell’anima di



Cristo. Fra le prime s’incontra il
docetismo, nelle sue diverse varianti,
che ha un fondo gnostico o
manicheo. Alcuni suoi seguaci
affermavano che Cristo ha avuto un 
corpo celeste , o che il suo corpo era
soltanto apparente, o che era
apparso improvvisamente in Giudea
senza esser dovuto nascere e
crescere. Già San Giovanni dovette
combattere questo tipo di errori:
«molti sono i seduttori che sono
apparsi nel mondo, i quali non
riconoscono Gesù venuto nella
carne» ( 2 Gv 7; cfr. 1 Gv 4, 1-2).

Ario e Apollinare di Laodicea
negarono che Cristo avesse avuto
una vera anima umana. Il secondo
ha avuto una particolare importanza
in questo campo e la sua influenza è
stata presente per parecchi secoli
nelle dispute cristologiche
successive. In un tentativo di
difendere l’unità di Cristo e la sua
impeccabilità, Apollinare sosteneva



che il Verbo disimpegnava le
funzioni dell’anima spirituale
umana. Questa dottrina, tuttavia,
comportava la negazione della vera
umanità di Cristo, composta, come in
tutti gli uomini, di corpo e di anima
spirituale (cfr. Catechismo , 471). Fu
condannato nel Concilio di
Costantinopoli I e nel Sinodo Romano
del 382 [6] .

3. L’unione ipostatica

All’inizio del quinto secolo, dopo le
controversie precedenti, appariva
chiara la necessità di sostenere
fermamente l’integrità delle due
nature, l’umana e la divina, nella
Persona del Verbo; sicché l’unità
personale di Cristo viene posta al
centro dell’attenzione della
cristologia e della soteriologia
patristica. A questo nuovo
approfondimento hanno contribuito
nuovi dibattiti.



La prima grande disputa ha avuto
origine da alcune affermazioni di
Nestorio, patriarca di Costantinopoli,
che adoperava un linguaggio con il
quale dava a intendere che in Cristo
vi sono due soggetti: il soggetto
divino e il soggetto umano, uniti tra
loro da un vincolo morale, ma non
fisicamente. Da questo errore
ontologico ha origine il rifiuto da
parte sua del titolo di Madre di Dio, 
Theotókos , applicato a Santa Maria.
Maria sarebbe Madre di Cristo, ma
non Madre di Dio. Contro questa
eresia San Cirillo d’Alessandria e il
Concilio di Efeso del 431 hanno
ricordato che «l’umanità di Cristo
non ha altro soggetto che la Persona
divina del Figlio di Dio, che l’ha
assunta e fatta sua al momento del
suo concepimento. Per questo il
Concilio di Efeso ha proclamato nel
431 che Maria in tutta verità è
divenuta Madre di Dio per il
concepimento umano del Figlio di



Dio nel suo seno» ( Catechismo , 466;
cfr. DS 250 e 251).

Alcuni anni più tardi sorse l’eresia
monofisita. Questa eresia ha i suoi
precedenti nell’apollinarismo e in
una cattiva interpretazione della
dottrina e del linguaggio impiegato
da San Cirillo da parte di Eutiche,
anziano archimandrita di un
monastero di Costantinopoli. Eutiche
affermava, fra le altre cose, che
Cristo è una Persona che sussiste in
una sola natura, perché la natura
umana era stata assorbita in quella
divina. Questo errore fu condannato
dal Papa San Leone Magno nel suo 
Tomus ad Flavianum [7] , un
autentico gioiello della teologia
latina, e dal Concilio ecumenico di
Calcedonia del 451, punto di
riferimento obbligato per la
cristologia, che così insegna: «Noi
insegniamo a confessare un solo e
medesimo Figlio, il Signore nostro
Gesù Cristo, perfetto nella sua



divinità e perfetto nella sua
umanità» [8] , e aggiunge che
l’unione delle due nature è «senza
confusione, senza mutamento, senza
divisione, senza separazione» [9] .

La dottrina del Concilio di Calcedonia
fu confermata e chiarita dal Concilio
di Costantinopoli II del 553, che ne
fornisce una interpretazione
autentica. Dopo aver sottolineato
diverse volte l’unità di Cristo [10] ,
afferma che l’unione delle due
nature avviene secondo l’ipòstasi 
[11] , superando così l’equivocità
della formula di san Cirillo che
parlava di unità secondo la “fisis”. Su
questa linea il Concilio di
Costantinopoli II indicò anche il
senso che si doveva dare alla
formula «una sola natura incarnata
del Verbo di Dio» [12] , che San Cirillo
attribuiva a Sant’Atanasio, e che in
realtà era una falsificazione
apollinarista.



In queste definizioni conciliari, che
avevano la finalità di chiarire
determinati errori e non di esporre il
mistero di Cristo nella sua totalità, i
Padri conciliari utilizzarono il
linguaggio del loro tempo. Come a
Nicea fu impiegato il termine
consustanziale, a Calcedonia furono
utilizzati termini come natura,
persona, ipòstasi, ecc., in base al
significato abituale che avevano nel
linguaggio comune e nella teologia
dell’epoca. Questo, come hanno
affermato alcuni, non significa che il
messaggio evangelico si ellenizzasse.
In realtà, quelli che si dimostrarono
rigidamente ellenizzanti furono
proprio coloro che proponevano le
dottrine eretiche, come Ario o
Nestorio, che non seppero vedere le
limitazioni che aveva il linguaggio
filosofico del loro tempo per ciò che
riguarda il mistero di Dio e di Cristo.

4. La Santissima Umanità di Cristo



«Nella misteriosa unione
dell’Incarnazione ‘la natura umana è
stata assunta, senza per questo venir
annientata’ ( GS 22, 2)» ( Catechismo ,
470). Perciò la Chiesa ha insegnato
«la piena realtà dell’anima umana,
con le sue operazioni di intelligenza
e di volontà, e del corpo umano di
Cristo. Ma nello stesso tempo ha
dovuto ricordare sempre che la
natura umana di Cristo appartiene in
proprio alla persona divina del Figlio
di Dio che l’ha assunta. Tutto ciò che
egli è e fa in essa, è di “uno della
Trinità”. Il Figlio di Dio, quindi,
comunica alla sua umanità il suo
modo personale di essere nella
Trinità. Pertanto, nella sua anima
come nel suo corpo, Cristo esprime
umanamente i comportamenti divini
della Trinità (cfr. Gv 14, 9-10)» ( 
Catechismo , 470).

L’anima umana di Cristo è dotata di
un’autentica conoscenza umana. La
dottrina cattolica ha insegnato



tradizionalmente che Cristo in
quanto uomo possedeva una
conoscenza acquisita, una scienza
infusa e la scienza beata propria dei
beati nel cielo. La scienza acquisita
di Cristo non poteva essere per se
stessa illimitata: «per questo il Figlio
di Dio, facendosi uomo, ha potuto
voler crescere “in sapienza, età e
grazia” ( Lc 2, 52) e anche doversi
informare intorno a ciò che, nella
condizione umana, non si può
apprendere che con l’esperienza (cfr.
Mc 6, 38; 8, 27; Gv 11, 34)» ( 
Catechismo , 472). Cristo, in cui
riposa la pienezza dello Spirito Santo
con i suoi doni (cfr. Is 11, 1-3), ha
fruito anche della scienza infusa,
vale a dire, della conoscenza che non
si acquista mediante il lavoro della
ragione, ma è infusa nell’intelletto
umano direttamente da Dio. Infatti,
«Il Figlio di Dio anche nella sua
conoscenza umana mostrava la
penetrazione divina che egli aveva
dei pensieri segreti del cuore degli



uomini (cfr. Mc 2, 8; Gv 2, 25; 6, 61)» ( 
Catechismo , 473).Cristo possedeva
anche la scienza propria dei beati:
«La conoscenza umana di Cristo, per
la sua unione alla Sapienza divina
nella Persona del Verbo incarnato,
fruiva in pienezza della scienza dei
disegni eterni che egli era venuto a
rivelare (cfr. Mc 8, 31; 9, 31; 10, 33-34;
14, 18-20.26-30» ( Catechismo , 474).
Per tutto ciò si deve affermare che
Cristo, in quanto uomo, era
infallibile: ammettere l’errore in Lui
significherebbe ammetterlo nel
Verbo, unica persona esistente in
Cristo. Per ciò che si riferisce a una
eventuale ignoranza propriamente
detta, occorre tenere presente che
«ciò che in questo campo dice di
ignorare (cfr. Mc 13, 32), dichiara
altrove di non avere la missione di
rivelarlo (cfr. At 1, 7)» ( Catechismo ,
474). Si capisce come Cristo fosse
umanamente cosciente di essere il
Verbo e della sua missione salvifica 
[13] . D’altra parte, la teologia



cattolica, pensando che Cristo
possedeva anche sulla terra la
visione immediata di Dio, ha sempre
negato l’esistenza in Cristo della virtù
della fede [14] .

Contro le eresie monoenergetica e
monotelita che, in logica continuità
con il monofisismo precedente,
affermavano che in Cristo c’è una
sola operazione o una sola volontà, la
Chiesa ha dichiarato nel Concilio
ecumenico di Costantinopoli III del
681 che «Cristo ha due volontà e due
operazioni naturali, divine e umane,
non opposte, ma cooperanti, in modo
che il Verbo fatto carne ha
umanamente voluto, in obbedienza
al Padre, tutto ciò che ha
divinamente deciso con il Padre e
con lo Spirito Santo per la nostra
salvezza (cfr. DS 556-559). La volontà
umana di Cristo “segue, senza
opposizione o riluttanza, o meglio, è
sottoposta alla sua volontà divina e
onnipotente” (DS 556)» ( Catechismo ,



475). Si tratta di una questione
fondamentale, perché è direttamente
legata con l’essere di Cristo e con la
nostra salvezza. San Massimo il
Confessore si distinse in questo
impegno dottrinale di chiarimento e
si servì con grande efficacia del noto
passo dell’orazione di Gesù nell’Orto,
nel quale appare l’accordo della
volontà umana di Cristo con la
volontà del Padre (cfr. Mt 26, 39).

Conseguenza della dualità di natura
è anche la dualità di operazioni. In
Cristo vi sono due operazioni: le
divine, che procedono dalla sua
natura divina, e le umane, che
procedono dalla natura umana. Si
parla anche di operazioni teandriche,
in riferimento a quelle nelle quali
l’operazione umana agisce come
strumento di quella divina: è il caso
dei miracoli compiuti da Cristo.

Il realismo dell’Incarnazione del
Verbo si è manifestato anche



nell’ultima grande disputa
cristologica dell’età patristica: la
disputa intorno alle immagini. La
consuetudine di rappresentare Cristo
in affreschi, icone, bassorilievi, ecc., è
antichissima ed esistono
testimonianze che rimontano almeno
al II secolo. La crisi iconoclasta
scoppiò a Costantinopoli all’inizio
dell’VIII secolo e fu originata da una
decisione dell’Imperatore. Già prima
alcuni teologi, nel corso dei secoli, si
erano dichiarati a favore o contrari
all’uso delle immagini, ma le due
tendenze erano coesistite
pacificamente. Quelli che si
opponevano erano soliti dire che Dio
non ha limiti e dunque non può
essere costretto entro poche linee, in
pochi tratti, non è possibile
circoscriverlo. Eppure, come ha
indicato San Giovanni Damasceno, è
la stessa Incarnazione che ha
circoscritto il Verbo incircoscrivibile.
«Poiché il Verbo si è fatto carne
assumendo una vera umanità, il



Corpo di Cristo era delimitato. Perciò
l’aspetto umano di Cristo può essere
“rappresentato” ( Gal 3, 1)» ( 
Catechismo , 476). Nel Concilio
ecumenico di Nicea II del 787 «la
Chiesa ha riconosciuto legittimo che
venga raffigurato mediante
“venerande e sante
immagini”» (Catechismo, 476).
Infatti, le particolarità individuali del
corpo di Cristo esprimono la persona
divina del Figlio di Dio. Egli ha fatto
suoi i lineamenti del proprio corpo
umano fino al punto che, dipinti in
una immagine sacra, possono essere
venerati perché «chi venera
l’immagine, venera la realtà di chi in
essa è riprodotta» [15] .

Dato che l’anima di Cristo non era
divina per essenza, ma umana, fu
perfezionata, come le anime degli
altri uomini, mediante la grazia
abituale, che è «un dono abituale,
una disposizione stabile e
soprannaturale che perfeziona



l’anima stessa per renderla capace di
vivere con Dio, di agire per amor
suo» ( Catechismo , 2000). Cristo è
santo, come annunciò l’arcangelo
Gabriele a Santa Maria
nell’Annunciazione ( Lc 1, 35).
L’umanità di Cristo è radicalmente
santa, sorgente e modello della
santità di tutti gli uomini. Mediante
l’Incarnazione, la natura umana di
Cristo è stata elevata alla più alta
unione con la divinità – con la
Persona del Verbo – alla quale può
essere elevata una creatura. Dal
punto di vista dell’umanità del
Signore, l’unione ipostatica è il dono
più grande che mai sia stato possibile
ricevere e di solito è conosciuto col
nome di grazia di unione . Mediante
la grazia abituale l’anima di Cristo fu
divinizzata con quella
trasformazione che eleva la natura e
le operazioni dell’anima fino al
livello della vita intima di Dio, dando
alle sue operazioni soprannaturali
una connaturalità che diversamente



non avrebbe. La sua pienezza di
grazia comporta anche l’esistenza
delle virtù infuse e dei doni dello
Spirito Santo. Da questa pienezza di
grazia di Cristo «noi tutti abbiamo
ricevuto e grazia su grazia» ( Gv 1,
16). La grazia e i doni sono stati
concessi a Cristo non solo in
relazione alla sua dignità di Figlio,
ma anche in relazione alla sua
missione di nuovo Adamo e Capo
della Chiesa. Perciò si parla di una 
grazia capitale in Cristo, che non è
una grazia distinta dalla grazia
personale del Signore, ma è un
aspetto di quella stessa grazia che
sottolinea la sua azione santificante
sui membri della Chiesa. La Chiesa,
infatti, «è il Corpo di Cristo» ( 
Catechismo , 805), un Corpo «di cui
Cristo è il Capo: essa vive in Lui, in
Lui e per Lui; Egli vive con essa e in
essa» ( Catechismo , 807).

Il Cuore del Verbo incarnato: «Gesù
ci ha conosciuti e amati, tutti e



ciascuno, durante la sua vita, la sua
agonia e la sua passione, e per
ognuno di noi si è offerto: “Il Figlio di
Dio mi ha amato e ha dato se stesso
per me”. Ci ha amati tutti con un
cuore umano» ( Catechismo , 478).
Per questo motivo il Sacro Cuore di
Gesù è il simbolo per eccellenza
dell’amore con cui incessantemente
Egli ama l’eterno Padre e tutti gli
uomini (cfr. ibidem ).

José Antonio Riestra

Bibliografia di base

Catechismo della Chiesa Cattolica,
422-483.

Benedetto XVI-Joseph Ratzinger, Gesù
di Nazaret , Rusconi ed., Milano 2007.

Letture raccomandate

A. Amato, Gesù il Signore , EDB, 1988.



F. Ocáriz – L.F. Mateo Seco – J.A.
Riestra, Il mistero di Cristo ,
Apollinare Studi, Roma, 1999.

-------------------------------------

[ 1 ] Concilio Vaticano II, Cost. Lumen
Gentium , 9.

[2] Concilio di Costantinopoli I, 
Symbolum , DS 150; cfr. Concilio
Vaticano II, Cost. Lumen gentium , 55.

[3] Commissione Teologica
Internazionale, Alcune questioni
riguardanti la cristologia (1979),
Enchiridion Vaticanum, n. 7
(1980-1981), p. 609.

[4] Cfr. DS 151 e 157-158.

[5] Cfr. Congregazione per la Dottrina
della Fede, Dich. Mysterium Filii Dei ,
21-II-1972, in Enchiridion Vaticanum,
n. 4 (1971-1973), pp. 980-989.

[6] Cfr. DS 151 e 159.



[7] Cfr. Ibidem , 290-295.

[8] Cfr. Ibidem , 301; Catechismo , 467.

[ 9] Cfr. Idem .

[10] Cfr. DS , 423.

[11] Cfr. Ibidem , 425.

[12] Cfr. Ibidem , 429.

[13] Cfr. Commissione Teologica
Internazionale, La coscienza che Gesù
aveva di se stesso e della sua missione
(1985), in Enchiridion Vaticanum, n.
10, p. 486 ss.

[14] Cfr. Congregazione per la
Dottrina della Fede, Notificazione , n.
V, 26-XI-2006, in Enchiridion
Vaticanum, n. 23, p. 1688 ss.

[15] Concilio di Nicea II, DS 601.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/tema-8-gesu-
cristo-dio-e-uomo-vero/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/tema-8-gesu-cristo-dio-e-uomo-vero/
https://opusdei.org/it/article/tema-8-gesu-cristo-dio-e-uomo-vero/
https://opusdei.org/it/article/tema-8-gesu-cristo-dio-e-uomo-vero/

	TEMA 8. Gesù Cristo, Dio e Uomo vero

