opusdei.org

TEMA 7. I’elevazione
soprannaturale e il
peccato originale

Nel creare 'uomo, Dio lo
costitul in uno stato di santita e
giustizia; inoltre gli offri la
possibilita di partecipare alla
sua vita divina, mediante il
buon uso della propria liberta.

02/06/2018

1. L’elevazione soprannaturale

Nel creare I'uomo, Dio lo costitui in
uno stato di santita e giustizia,
offrendogli la grazia di un’autentica



partecipazione alla sua vita divina
(cfr. Catechismo , 374, 375). Cosi la
Tradizione e il Magistero hanno
interpretato nel corso dei secoli la
descrizione del paradiso contenuta
nella Genesi. Questo stato si
denomina teologicamente elevazione
soprannaturale , perché indica un
dono gratuito, irraggiungibile con le
sole forze naturali, non
indispensabile, anche se coerente
con la creazione dell’'uvomo a
immagine e somiglianza di Dio. Per
una retta comprensione di questo
punto bisogna tener conto di alcuni
aspetti:

a) non conviene separare la
creazione dall’elevazione all’ordine
soprannaturale. La creazione non e
“neutra” rispetto alla comunione con
Dio, ma e orientata ad essa. La Chiesa
ha sempre insegnato che il fine
dell’'uomo é soprannaturale (cfr. DH
3005), perché in Cristo Dio «ci ha
scelti prima della creazione del



mondo per essere santi» ( Ef 1, 4).
Vale a dire, non € mai esistito uno
stato di “natura pura”, perché fin dal
principio Dio offre all’'uomo la sua
alleanza di amore.

b) anche se in realta il fine dell’'uomo
e ’amicizia con Dio, la Rivelazione ci
insegna che all’inizio della storia
I’'uomo si ribello e rifiuto la
comunione con il suo Creatore: e il
peccato originale , chiamato anche
caduta , proprio perché prima I'uomo
era stato elevato a essere vicino a
Dio. Cio nonostante, nel perdere
I’amicizia con Dio 'uomo non viene
ridotto a nulla, ma continua a essere
uomo, creatura.

c) questo ci insegna che, anche se
non conviene pensare al disegno
divino come se fosse diviso in
compartimenti (come se Dio prima
creasse 'uomo “completo” e poi
“anche” lo elevasse), bisogna
distinguere, all’interno dell’'unico



progetto divino, diversi ordini [1] .
Basandosi sul fatto che con il peccato
I'uomo ha perduto alcuni doni
conservandone altri, la tradizione
cristiana ha distinto 'ordine
soprannaturale (la chiamata
all’amicizia divina, i cui doni si
perdono con il peccato) dall’ordine
naturale (quello che Dio ha concesso
all’'uomo nel crearlo e che permane
malgrado il suo peccato). Non sono
due ordini giustapposti o
indipendenti, perché di fatto il
naturale é fin dal principio inserito e
orientato al soprannaturale; e il
soprannaturale perfeziona il
naturale senza annullarlo. Nello
stesso tempo si distinguono, perché
la storia della salvezza insegna che la
gratuita del dono divino della grazia
e della redenzione e diversa dalla
gratuita del dono divino della
creazione, essendo la prima una
manifestazione immensamente
superiore della misericordia e
dell’amore di Dio [2] .



d) e difficile descrivere lo stato di
innocenza perduta da Adamo ed Eva
[3], poiché sono poche le
affermazioni nella Genesi in merito
(cfr. Gn 1, 26-31; 2, 7-8.15-25). Percio
la tradizione suole caratterizzare tale
stato indirettamente, deducendo, a
partire dalle conseguenze del peccato
narrato in Gn 3, quali fossero i doni
di cui godevano i nostri progenitori e
che dovevano trasmettere ai loro
discendenti. Cosi si afferma che
ricevettero i doni naturali, che
corrispondono alla loro condizione
normale di creature e formano il loro
essere creaturale. Nello stesso tempo
ricevettero i doni soprannaturali,
vale a dire, la grazia santificante, la
divinizzazione che tale grazia
comporta e la chiamata ultima alla
visione di Dio. Insieme a questi, la
tradizione cristiana riconosce
I’esistenza nel Paradiso terrestre dei
“doni preternaturali”, ossia, di quei
doni che non erano richiesti dalla
natura, ma che, essendo coerenti con



essa, la perfezionavano sul piano
naturale e costituivano, in sostanza,
una manifestazione della grazia. Tali
doni erano I'immortalita, I’esenzione
dal dolore (impassibilita) e il dominio
della concupiscenza (integrita) (cfr.
Catechismo , 376) [4] .

2. Il peccato originale

Con il racconto della trasgressione da
parte dell'uomo del mandato divino
di non mangiare del frutto
dell’albero proibito, per istigazione
del serpente ( Gn 3, 1-13), la Sacra
Scrittura insegna che all’inizio della
storia i nostri progenitori si
ribellarono a Dio disobbedendogli e
cedendo alla tentazione di voler
essere come Dio. Di conseguenza
ricevettero il castigo divino,
perdendo gran parte dei doni loro
concessi (vv. 16-19), e furono espulsi
dal paradiso (v. 23). Cio e stato
interpretato dalla tradizione
cristiana come la perdita dei doni



soprannaturali e preternaturali, e
come un danno alla stessa natura
umana, che pero non e rimasta
completamente corrotta. Come frutto
della disobbedienza di preferire se
stesso al posto di Dio, 'uomo perde la
grazia (cfr. Catechismo , 398-399) e
I’armonia con la creazione e con se
stesso. La sofferenza e la morte
fanno il loro ingresso nella storia
(cfr. Catechismo , 399-400).

Il primo peccato ebbe il carattere di
una tentazione accettata, perché
dietro la disobbedienza umana c’e la
voce del serpente, che rappresenta
Satana, ’angelo caduto. La
Rivelazione parla di un peccato
precedente suo e di altri angeli, i
quali — pur essendo stati creati buoni
— rifiutarono Dio irrevocabilmente.
Dopo il peccato umano il creato e la
storia restano sotto I'influenza
malefica di chi e «omicida fin da
principio [...] e padre della
menzogna» ( Gv 8, 44). Anche se il



suo potere non e infinito, ma molto
inferiore a quello divino, causa danni
molto gravi in ogni persona e nella
societa. Il fatto che Dio permetta
I’attivita diabolica rimane sempre un
mistero (cfr. Catechismo , 391-395).

Il racconto contiene anche la
promessa divina di un redentore ( Gn
3, 15). La redenzione ci fa capire
anche la portata e la gravita della
caduta umana e ci mostra la
meraviglia dell’amore di Dio che non
abbandona la sua creatura, ma le
viene incontro con I’opera salvifica
di Gesu. «Bisogna conoscere Cristo
come sorgente della grazia per
conoscere Adamo come sorgente del
peccato» ( Catechismo , 388). «“Il
mistero dell’iniquitd” (2 Ts 2, 7) si
illumina soltanto alla luce del
“Mistero della pieta” (1 Tm 3, 16)» (
Catechismo , 385).

La Chiesa ha sempre ritenuto questo
evento come un fatto storico — pur



essendoci stato trasmesso con un
linguaggio che é certamente
simbolico (cfr. Catechismo , 390) — ed
e stato comunemente chiamato (a
partire da Sant’Agostino) “peccato
originale”, essendo accaduto alle
origini. Pero il peccato non &
“originario” — pur essendo
“originante” dei peccati personali
compiuti nella storia —, ma é entrato
nel mondo come frutto del cattivo
uso della liberta da parte delle
creature (prima gli angeli, poi
I'uomo). Il male morale non fa parte,
dunque, della struttura umana, non
proviene né dalla natura sociale
dell’'uomo né dalla sua materialita, e
neppure ovviamente da Dio o da un
destino immutabile. Il realismo
cristiano mette 'uomo di fronte alla
propria responsabilita: puo fare il
male usando la propria liberta, e il
responsabile di cio non é altri che lui
stesso (cfr. Catechismo , 387).



Nel corso della storia la Chiesa ha
formulato il dogma del peccato
originale in contrasto con l'ottimismo
esagerato e il pessimismo
esistenziale (cfr. Catechismo , 406).
Contro Pelagio, che affermava che
I'uomo puo compiere il bene solo con
le sue forze naturali e che la grazia e
un semplice aiuto esterno,
minimizzando cosi sia la portata del
peccato di Adamo sia la redenzione
di Cristo - ridotti, rispettivamente, a
semplice cattivo o buon esempio - il
Concilio di Cartagine (418), seguendo
Sant’Agostino, insegno la priorita
assoluta della grazia, perché 'uomo
dopo il peccato e rimasto deteriorato
(cfr. DH 223.227; cfr. anche il
Concilio II di Orange, nell’anno 529:
DH 371-372). Contro Lutero, che
sosteneva che dopo il peccato 'uomo
e essenzialmente corrotto nella
natura, che la sua liberta rimane
annullata e che in tutto cio che fa c’e
il peccato, il Concilio di Trento (1546)
ha affermato la rilevanza ontologica



del battesimo, che cancella il peccato
originale; anche se rimangono le sue
conseguenze — fra cui la
concupiscenza, che non deve essere
identificata, come faceva Lutero, con
il peccato stesso —, 'uomo e libero nei
suoi atti e puo guadagnare meriti
mediante le opere buone sostenute
dalla grazia (cfr. DH 1511-1515).

Al fondo della posizione luterana, e
anche di alcune interpretazioni
recenti di Gn 3, c’e in gioco una
corretta comprensione della
relazione (a) fra la natura e la storia,
(b) fra il piano psicologico-
esistenziale e il piano ontologico, (c)
fra quello che e individuale e quello
che e comune.

a) Anche se nella Genesi vi sono
alcuni elementi di carattere mitico
(intendendo il concetto di “mito” nel
senso migliore, vale a dire, come
parola-narrazione che da origine alla
storia successiva e che pertanto



rimane come suo fondamento),
sarebbe un errore interpretare il
racconto della caduta come una
spiegazione simbolica dell’originale
condizione umana di peccato. Questa
interpretazione trasforma in
naturale un fatto storico,
mitizzandolo e rendendolo
inevitabile: paradossalmente, il senso
di colpa che induce a riconoscersi
“naturalmente” peccatore,
porterebbe a mitigare o eliminare la
responsabilita personale nel peccato,
perché I'uomo non potrebbe evitare
quello a cui tende spontaneamente.
Piu corretto, invece, € affermare che
la condizione di peccato appartiene
alla storicita dell'uomo e non alla sua
natura.

b) Dato che dopo il battesimo sono
rimaste alcune conseguenze del
peccato, il cristiano puo provare una
forte tendenza verso il male e
sentirsi profondamente peccatore,
come succede nella vita dei santi.



Tuttavia questa prospettiva
esistenziale non e l'unica, e
nemmeno la piu importante, perché
il battesimo ha cancellato realmente
il peccato originale e ci ha fatto figli
di Dio (cfr. Catechismo, 405).
Ontologicamente il cristiano in
grazia é giusto davanti a Dio. Lutero
radicalizzo la prospettiva
esistenziale, concependo tutta la
realta in base ad essa, realta che in
tal modo restava ontologicamente
marcata dal peccato.

c) Il terzo punto porta alla questione
della trasmissione del peccato
originale, «un mistero che non
possiamo comprendere

appieno» (Catechismo, 404). La
Bibbia insegna che i nostri
progenitori trasmisero il peccato a
tutta 'umanita. I successivi capitoli
della Genesi (cfr. Gn 4-11; cfr.
Catechismo , 401) narrano la
progressiva corruzione del genere
umano; stabilendo un parallelismo



fra Adamo e Cristo, San Paolo
afferma: «come per la disobbedienza
di uno solo tutti sono stati costituiti
peccatori, cosi anche per
I’'obbedienza di uno solo [Cristo] tutti
saranno costituiti giusti» (Rm 5, 19).
Questo parallelismo aiuta a capire
correttamente l'interpretazione che
di solito si da del termine adamah
come di un singolare collettivo: come
Cristo e uno solo e allo stesso tempo
capo della Chiesa, cosi Adamo € uno
solo e allo stesso tempo capo
dell'umanita [5] . «Per questa “unita
del genere umano” tutti gli uomini
sono coinvolti nel peccato di Adamo,
cosi come tutti sono coinvolti nella
giustizia di Cristo» ( Catechismo ,
404).

La Chiesa concepisce in modo
analogico il peccato originale dei
progenitori e il peccato ereditato
dall’'umanita. «<Adamo ed Eva
commettono un peccato personale,
ma questo peccato [...] sara



trasmesso per propagazione a tutta
I’'umanita, cioe con la trasmissione di
una natura umana privata della
santita e della giustizia originali. Per
questo il peccato originale e
chiamato “peccato” in modo
analogico: é un peccato “contratto” e
non “commesso”, uno stato e non un
atto» ( Catechismo , 404). Cosli,
«sebbene proprio a ciascuno, in
nessun discendente di Adamo ha un
carattere di colpa

personale» (Catechismo, 405) [6] .

Per alcune persone e difficile
accettare I’idea di un peccato
ereditato [7], soprattutto se si ha un
concetto individualistico di persona e
di liberta. Che cosa c’entro io con il
peccato di Adamo? Perché devo
pagare le conseguenze di un peccato
altrui? Queste domande riflettono
I’assenza di ogni senso della
solidarieta reale che esiste fra tutti
gli uomini in quanto creati da Dio.
Paradossalmente, questa assenza di



solidarieta puo essere una
manifestazione del peccato
trasmesso a ognuno. In altre parole,
il peccato originale offusca anche la
comprensione di quella profonda
fraternita del genere umano che ne
rende possibile la trasmissione.

Viste le deprecabili conseguenze del
peccato e la sua diffusione universale
bisogna chiedersi: «<Ma perché Dio
non ha impedito al primo uomo di
peccare? San Leone Magno risponde:
“L’ineffabile grazia di Cristo ci ha
dato beni migliori di quelli di cui
I'invidia del demonio ci aveva
privati” ( Serm. 73, 4). E san
Tommaso d’Aquino: “Nulla si oppone
al fatto che la natura umana sia stata
destinata ad un fine piu alto dopo il
peccato. Dio permette, infatti, che ci
siano i mali per trarre da essi un
bene piu grande. Da qui le parole di
San Paolo: ‘Laddove e abbondato il
peccato, ha sovrabbondato la

grazia’ (Rm 5, 20). E il canto



dell’Exultet: ‘O felice colpa, che ha
meritato un tale e cosi grande
Redentore!”” ( Summa Theologiae , 111,
1, 3, ad 3)» ( Catechismo , 412).

3. Alcune conseguenze pratiche

La principale conseguenza pratica
della dottrina della elevazione e del
peccato originale é il realismo che
guida la vita del cristiano, cosciente
tanto della grandezza del suo essere
figlio di Dio quanto della miseria
della sua condizione di peccatore.
Questo realismo:

a) previene sia da un ottimismo
ingenuo che da un pessimismo senza
speranza e «offre uno sguardo di
lucido discernimento sulla situazione
dell’'uomo e del suo agire nel mondo
[...]. Ignorare che 'uomo ha una
natura ferita, incline al male, € causa
di gravi errori nel campo
dell’educazione, della politica,
dell’azione sociale e dei costumi» (
Catechismo , 407).



b) da una serena fiducia in Dio,
Creatore e Padre misericordioso, che
non abbandona la sua creatura,
perdona sempre e conduce ogni cosa
verso il bene, anche in mezzo alle
avversita. «Ripeti: “Omnia in
bonum!”, tutto quello che succede,
“tutto quello che mi succede”, é per il
mio bene... Pertanto — questa é la
conclusione giusta —: accetta come
una dolce realta cio che ti sembra
cosi costoso » [8] .

C) suscita un atteggiamento di
profonda umilta, che porta a
riconoscere senza stranezze i propri
peccati e a dolersene in quanto
offesa a Dio e non tanto perché
manifestano i propri difetti
personali.

d) aiuta a distinguere quello che ¢
proprio della natura umana in
quanto tale da quello che e
conseguenza della ferita del peccato
nella natura umana. Dopo il peccato,



non tutto cio che si sperimenta come
spontaneo € buono. La vita umana,
infatti, ha il carattere di una lotta: &
necessario combattere per
comportarsi in modo umano e
cristiano (cfr. Catechismo , 409). «La
tradizione della Chiesa ha sempre
considerato i cristiani come milites
Christi , soldati di Cristo. Soldati che
portano agli altri la serenita mentre
combattono costantemente le
proprie cattive inclinazioni» [9] . 11
cristiano che si sforza di evitare il
peccato non perde nulla di cio che
rende la vita buona e bella. A fronte
dell’idea che € necessario che 'uomo
faccia il male per mettere alla prova
la propria liberta autonoma, dato che
in fondo una vita senza peccato
sarebbe noiosa, s’innalza la figura di
Maria, concepita immacolata, la
quale dimostra che una vita
completamente donata a Dio, lungi
dal produrre fastidio, si trasforma in
una avventura piena di luce e di
infinite sorprese [10] .



Santiago Sanz
Bibliografia di base

Catechismo della Chiesa Cattolica ,
374-421.

Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica , 72-78.

Giovanni Paolo II, Credo in Dio Padre.
Catechesi sul Credo (I) , Libreria
Editrice Vaticana, 1992.

DH, nn. 222-231; 370-395; 1510-1516;
4313.

Letture raccomandate

Giovanni Paolo II, Memoria e
Identita, Rizzoli, Milano, 2005.

Benedetto XVI, Omelia , 8-XII-2005.

Joseph Ratzinger, Creazione e
peccato , Edizioni Paoline, 1986.




[1] I1 Concilio di Trento non dice che
I'uomo fu creato nella grazia, ma
stabilito , proprio per evitare la
confusione di natura e grazia (cfr.
DH 1511).

[2] Per sottolineare la gratuita del
dono della grazia rispetto alla
creazione fu coniata I'ipotesi
teologica della “natura pura”. Non
perché tale condizione si sia data
storicamente, ma perché in teoria
avrebbe potuto darsi. Questa
dottrina fu stabilita per contrastare
Baio, una delle cui tesi condannate
diceva: «l’integrita della prima
creazione non e stata una indebita
esaltazione della natura umana, ma
la sua naturale condizione» (DH
1926).

[3] Questa difficolta oggi e
accresciuta dall’influenza di una
concezione in chiave evoluzionista
della totalita dell’essere umano. In
una concezione di questo tipo, la



realta si evolve sempre dal meno al
piu, mentre la Rivelazione ci insegna
che all’inizio della storia vi fu una
caduta da uno stato superiore a un
altro inferiore. Questo non vuol dire
che non vi sia stato un processo di
“ominizzazione”, che bisogna
distinguere dalla “umanizzazione”.

[4] Per ci0 che riguarda
I'immortalita, che con Sant’Agostino
va intesa non come un non poter
morire ( non posse mori ), ma un
poter non morire ( posse non mori), €
lecito interpretarla come una
situazione nella quale il transito a
uno stato definitivo non era
sperimentato con la drammaticita
caratteristica della morte che 'uomo
subisce dopo il peccato. La
sofferenza € segno e anticipazione
della morte, e percio I'immortalita
comportava in qualche modo
I’assenza di dolore.
Contemporaneamente questo
richiedeva uno stato di integrita, in



cui l'uomo dominava senza difficolta
le sue passioni. Si suole aggiungere
tradizionalmente un quarto dono,
quello della scienza, proporzionata
allo stato in cui si trovavano.

[5] Questa é la ragione principale per
la quale la Chiesa ha sempre letto il
racconto della caduta in un’ottica di
monogenismo (provenienza del
genere umano a partire da una sola
coppia). L’ipotesi contraria, il
poligenismo, sembro imporsi come
dato scientifico (e anche esegetico)
per alcuni anni, ma ormai a livello
scientifico si considera piu plausibile
la discendenza biologica da un ramo
comune (monofiletismo). Dal punto
di vista della fede, il poligenismo &
problematico, perché non si vede
come possa conciliarsi con la
Rivelazione sul peccato originale (cfr.
Pio XII, Enc. Humani Generis , DH
3897), anche se si tratta di una
questione sulla quale ancora occorre
fare ricerche e riflettere.



[6] In questo senso, tradizionalmente,
si e fatto distinzione tra il peccato
originale originante (il peccato
originale commesso dai nostri
progenitori) e il peccato originale
originato (lo stato di peccato nel
quale nasciamo noi discendenti).

[7] Cfr. Giovanni Paolo II, Udienza
generale , 24-1X-1986, 1.

[8] San Josemaria, Solco , 127; cfr. Rm
8, 28.

[9] San Josemaria, E Gestl che passa,
74.

[10] Cfr. Benedetto XVI, Omelia , 8-
XII-2005.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it/article/tema-7-
lelevazione-soprannaturale-e-il-peccato-
originale/ (18/01/2026)


https://opusdei.org/it/article/tema-7-lelevazione-soprannaturale-e-il-peccato-originale/
https://opusdei.org/it/article/tema-7-lelevazione-soprannaturale-e-il-peccato-originale/
https://opusdei.org/it/article/tema-7-lelevazione-soprannaturale-e-il-peccato-originale/
https://opusdei.org/it/article/tema-7-lelevazione-soprannaturale-e-il-peccato-originale/

	TEMA 7. L’elevazione soprannaturale e il peccato originale

