
opusdei.org

Tema 7. La libertà
umana

La Chiesa ritiene che la libertà
sia uno splendido segno
dell’immagine divina
nell’uomo. La partecipazione
degli uomini alla beatitudine
divina è un bene così grande e
così desiderato dall’Amore
Divino, che Dio ha voluto
correre il rischio della libertà
umana. In senso morale, la
libertà umana non è tanto una
proprietà naturale della
persona quanto una conquista,
frutto dell’educazione, delle
virtù morali possedute e della
grazia di Dio.



10/07/2023

1. Dio creò l’uomo libero. Cos’è la
libertà umana?

La Sacra Scrittura ci dice che Dio
creò l’uomo come essere libero. «Da
principio Dio creò l’uomo e lo lasciò
in balìa del suo proprio volere. Se tu
vuoi, puoi osservare i
comandamenti; l’essere fedele
dipende dalla tua buona volontà. Egli
ti ha posto davanti fuoco e acqua: là
dove vuoi tendi la tua mano. Davanti
agli uomini stanno la vita e la morte:
a ognuno sarà dato ciò che a lui
piacerà»[1].

La Chiesa ritiene che la libertà
umana è «segno altissimo
dell’immagine divina»[2]. Nello stesso
tempo ci insegna per quale motivo ci
è stata data la libertà: «Dio volle
lasciare l’uomo in mano al suo



consiglio, così che esso cerchi
spontaneamente il suo Creatore, e
giunga liberamente, con l’adesione a
lui, alla piena e beata perfezione»[3].
Creando l’uomo a sua immagine e
somiglianza, Dio avvia il suo progetto
di creare esseri capaci di partecipare
alla sua stessa vita divina e di entrare
in comunione con Lui.

Perché gli uomini possano aderire
liberamente a Dio, come dice la
costituzione Gaudium et spes, è
necessario che gli uomini siano
liberi, vale a dire, capaci di conoscere
e consolidare autonomamente il
bene. Questo comporta nell’uomo,
che è un essere finito e fallibile, la
triste possibilità di fare un cattivo
uso della libertà che Dio gli ha dato,
negando il bene e consolidandosi nel
male. D’altra parte, se non fosse
veramente libero, l’uomo non
potrebbe partecipare alla felicità
divina, che consiste nel conoscere e
amare il Sommo Bene, che è Dio



stesso. Le stelle seguono con grande
esattezza le leggi che Dio ha dato
loro, ma non possono conoscere e
amare, e perciò non possono
partecipare alla felicità di Dio. Come
scrive san Josemaría, «soltanto noi
uomini - sugli angeli va fatto un
discorso a parte - ci uniamo al
Creatore attraverso l’esercizio della
nostra libertà»[4]. La partecipazione
degli uomini alla beatitudine divina è
un bene tanto grande e tanto
desiderato dall’Amore divino, che
Dio ha voluto correre il rischio della
libertà umana.

Per intendere meglio tutto questo,
esamineremo qui di seguito i diversi
sensi in cui si parla di libertà umana,
l’essenza della libertà e poi la libertà
considerata dal punto di vista della
storia della salvezza.



2. Le dimensioni della libertà
umana

La libertà umana ha varie
dimensioni. La libertà di coercizione
è quella di cui gode la persona che
può realizzare esteriormente quello
che ha deciso di fare, senza
imposizioni o impedimenti di agenti
esterni. Generalmente s’intende in
questo modo la libertà nell’ambito
del diritto e della politica: così si
parla di libertà di espressione, di
libertà di riunione, ecc., per
significare che nessuno può impedire
legittimamente a una persona di
esprimere il proprio pensiero o di
riunirsi con chi vuole, sempre nei
limiti stabiliti dalle leggi. Non godono
di questa libertà, per esempio, i
carcerati e i prigionieri di guerra.

La libertà di scelta o libertà
psicologica significa l’assenza di una
necessità interna per scegliere una
cosa o l’altra; non si riferisce alla



possibilità di fare, ma a quella di 
decidere autonomamente, senza
essere sottoposto a un determinismo
interiore, vale a dire, senza che una
forza interna differente dalla volontà
faccia scegliere necessariamente una
cosa impedendo di scegliere le altre
possibili alternative. La libertà
psicologica è capace di
autodeterminazione. Certe malattie
mentali acute, alcune droghe o uno
stato di grande agitazione (nel caso
di un incendio, per esempio) possono
privare totalmente o parzialmente
della libertà psicologica.

La libertà morale è la libertà di cui
gode la persona nella misura in cui
non è schiava delle cattive passioni,
dei vizi o del peccato. Concepita in
questo senso, la libertà non è tanto
una proprietà naturale della persona
quanto una conquista, frutto
dell’educazione, delle virtù morali
possedute e della grazia di Dio. La
Sacra Scrittura e il Magistero della



Chiesa parlano spesso della libertà in
questo senso, dicendo che Cristo ci
rende liberi.

3. L’essenza della libertà umana

Nelle tre dimensioni che abbiamo
appena spiegato la libertà umana
appare come la negazione di
qualcosa. La libertà nega l’esistenza
di impedimenti esteriori ad operare,
di condizionamenti interiori a
scegliere e di ostacoli morali ad
esercitarla rettamente. L’assenza di
tali impedimenti, condizionamenti e
ostacoli è un requisito perché l’uomo
sia libero, ma non dimostra l’essenza
positiva della libertà. Dio è libero, e
la sua libertà non può essere la
negazione di condizionamenti
esteriori né interiori che non ha né
può avere. La libertà deve consistere
in qualcosa di diverso dalla semplice



assenza di condizionamenti
determinanti.

Infatti, l’essenza della libertà (quello
che dev’esserci necessariamente
perché vi sia libertà) e il suo atto
proprio è l’autonoma adesione al
bene, vale a dire, l’amore del bene,
che è l’atto della libertà per
eccellenza. Libertà e amore vanno
uniti: non c’è amore autentico che
non sia libero, né vera libertà che
non si eserciti come amore verso
qualcosa o verso qualcuno. La libertà
di Dio, quella di Cristo e quella degli
uomini si esprimono come
riconoscimento e amore del bene in
quanto tale, per il solo motivo che è
una cosa buona.

L’autonoma adesione al bene
esprime l’essenza della libertà molto
più della possibilità di scegliere tra
alternative diverse. Per una buona
madre, non amare il figlio non è
un’alternativa possibile, ma non per



questo l’amore a suo figlio smette di
essere una scelta libera. Nemmeno il
sacrificio che questo amore può
comportare riduce la libertà. San
Josemaría si esprime in questi
termini: «Ascoltate bene: una madre
che si sacrifica per amore dei suoi
figli, ha fatto una scelta; e la misura
del suo amore esprimerà quella della
sua libertà. Se l’amore è grande, la
libertà sarà feconda, e il bene dei figli
deriva da questa benedetta libertà,
che comporta il dono di sé, e deriva
da questo benedetto dono, che è
appunto libertà»[5].

Il sacrificio e la donazione a ciò che
si ama sono espressione della libertà,
perché sono sacrificio e donazione
che nascono dall’amore, e l’amore
non può non essere libero.
Nell’orazione dell’orto degli ulivi, a
Cristo costò molto farsi carico dei
peccati umani e affrontare la sua
Passione redentrice, tuttavia Egli
donò liberamente la sua vita: «Per



questo il Padre mi ama: perché io do
la mia vita, per poi riprenderla di
nuovo. Nessuno me la toglie: io la do
da me stesso»[6]. Inoltre in noi
l’inclinazione al male dovuta al
peccato originale può rendere più
costosa la libera adesione al bene.
Come diceva san Josemaría, «la
contrapposizione tra libertà e
donazione è un segno inequivocabile
che l’amore è vacillante, perché in
ciò consiste la libertà»[7]. Se non ci
fosse un’autonoma adesione al bene
che richiede sacrificio, se non si
amasse veramente il bene che
comporta sacrificio, allora sì che ci
sarebbe contrapposizione tra la
libertà e il dono di sé che questo bene
comporta. «Vorrei inciderlo a fuoco
in tutti: la libertà e il dono di sé non
sono contraddittori; si sostengono a
vicenda. La libertà si può cedere
soltanto per amore; non riesco a
concepire altro genere di
concessione. Non è un gioco di
parole, più o meno felice. Nel dono di



sé volontario, in ogni istante della
dedicazione, la libertà rinnova
l’amore, e rinnovarsi significa essere
sempre giovane, generoso, capace di
grandi ideali e di grandi sacrifici»[8].

4. La libertà umana dal punto di
vista storico-salvifico

La Sacra Scrittura considera la
libertà umana nella prospettiva della
storia della salvezza. A causa della
prima caduta, la libertà che l’uomo
aveva ricevuto da Dio rimase
sottoposta alla schiavitù del peccato,
anche se la sua corruzione non fu
completa[9]. San Paolo afferma
chiaramente, soprattutto nella 
Lettera ai Romani, che il peccato che
entrò nel mondo in conseguenza del
peccato di Adamo è più forte
dell’intelligenza e della volontà
dell’uomo; afferma inoltre che la



legge di Mosè pur insegnando quello
che si deve fare, non dava la forza
per riuscire sempre a compierlo.
Ogni peccato umano è un atto libero,
altrimenti non sarebbe peccato, ma,
se si considerano le cose nel loro
insieme, la forza del peccato si
manifesta nel fatto che gli uomini,
privi della grazia di Cristo, non
potranno evitarlo sempre, dato che
l’intelligenza può essere ottenebrata
e la volontà indebolita. Con la sua
Croce gloriosa, annunciata e
preparata dall’economia dell’Antico
Testamento, «Cristo ha ottenuto la
salvezza di tutti gli uomini. Li ha
riscattati dal peccato che li teneva in
schiavitù»[10]. Con la grazia di Cristo
gli uomini possono evitare il peccato,
come si vede non solo nella vita dei
santi canonizzati, ma in quella di
tanti cristiani che vivono in grazia di
Dio ed evitano i peccati gravi e anche
quasi sempre quelli veniali
deliberati. Collaborando con la grazia
che Dio dà per mezzo di Cristo



l’uomo può godere della piena libertà
in senso morale: «Cristo ci ha liberati
per la libertà!»[11].

L’uomo può peccare ma non per
questo Dio ha rinunciato a crearlo
libero. La necessità che ha l’uomo di
essere libero per essere felice fa sì
che Dio prenda sul serio la libertà
umana e le conseguenze che i nostri
atti liberi hanno nel tempo[12]. Il
modo in cui si è compiuta la
redenzione mediante il sangue di
Cristo[13], conferma il valore e il
rispetto che Dio dà alla libertà
umana. La nostra libertà è libertà
autentica, il suo esercizio ha un
grande valore, positivo o negativo, e
comporta una responsabilità.

5. La libertà umana e il bene
morale



Come abbiamo detto, la libertà
riguarda il bene morale e quindi il
suo possesso rende l’uomo felice. Per
aiutare a riconoscere questo bene e
aderire ad esso, l’uomo ha a sua
disposizione la legge morale, che è la
capacità di distinguere il bene e il
male della realtà sulla base dei
progetti di Dio, che sono sempre
buoni. Anche le altre leggi umane
conducono al bene quando sono in
armonia con la legge morale.

Di fatto, alcuni pensano che la legge
limiti e coarti la loro libertà, come se
la libertà cominciasse dove finisce la
legge e viceversa.

In realtà, il comportamento libero
regola ogni persona nella misura
della conoscenza che essa ha del
bene e del male: la persona realizza
liberamente quello che conosce come
buono e liberamente evita quello che
considera cattivo. La legge morale è
come una luce che facilita la scelta di



ciò che è buono e fa evitare ciò che è
cattivo.

Ecco perché ciò che si oppone alla
legge morale è il peccato, non la
libertà. Sicuramente la legge indica
che è necessario correggere il
desiderio di compiere le azioni
peccaminose che una persona può
avere: il desiderio di vendicarsi, di
fare violenza, di rubare, ecc., ma
questa indicazione morale non si
oppone alla libertà, che mira sempre
all’affermazione libera di ciò che è
buono da parte del soggetto che
agisce, e neppure presuppone una
coercizione della libertà, in ogni caso
sempre aperta alla triste possibilità
di peccare. «Compiere il male non è
liberazione, ma schiavitù [...]. Potrà
dire di essersi comportato a suo
gusto, ma non potrà far sentire la
voce della vera libertà; perché si è
reso schiavo di ciò che ha scelto, e ha
scelto il peggio, l’assenza di Dio, e lì
non vi e libertà»[14].



Cosa diversa invece è che le leggi e i
regolamenti umani, a causa della
generalità e della concisione dei
termini con cui vengono formulate,
possano non essere in qualche caso
particolare un fedele indicatore di
ciò che una determinata persona
deve fare. Una persona ben formata
sa che in questi casi concreti deve
fare ciò che sa con certezza che è
cosa buona[15]. Comunque, non esiste
nessun caso nel quale sia bene
compiere le azioni intrinsecamente
cattive, vale a dire, le azioni proibite
dai precetti negativi della legge
morale naturale e dalla legge divino-
positiva (adulterio, omicidio
deliberato, ecc.)[16].

Come abbiamo detto, l’uomo può
fare un cattivo uso della sua libertà,
perché sia la sua conoscenza che la
sua volontà sono fallibili. Certe volte
la coscienza morale si sbaglia e
considera buono ciò che in realtà è
cattivo o come cattivo ciò che in



realtà non lo è. Proprio per questo il
retto uso della libertà e dell’agire
secondo la propria coscienza non
sempre coincidono a causa di un
possibile errore della coscienza.
Ecco, dunque, l’importanza di
formare bene la propria coscienza, in
modo che sia possibile evitare gli
errori di giudizio in cui assai spesso
incorrono le persone che hanno poca
formazione o, ancor più, quelle che
hanno convinzioni deformate dal
vizio, dall’ignoranza o dalla
superficialità.

6. Il rispetto della libertà umana

Da tutto ciò che abbiamo detto fin
qui appare chiaro che la libertà è un
gran dono di Dio, che comporta una
straordinaria responsabilità
personale, e che gli uomini - le
autorità umane, civili ed



ecclesiastiche - non debbono limitare
oltre a ciò che è richiesto dalla
giustizia e dalle chiare esigenze del
bene comune della società civile e di
quella ecclesiastica. A tale proposito
san Josemaría scriveva: «Dobbiamo
amare la libertà. Evitate di diventare
complici del patente sopruso che
attualmente sembra aver preso piede
in tutti i Paesi del mondo: forzare la
legittima indipendenza delle
persone, per costringere tutti a
condividere un pensiero unico;
creare delle specie di dogmi
dottrinali in àmbito temporale, e
difendere questo errore con
argomenti propagandistici, di per sé
scandalosi, rivolti contro coloro che
hanno l’onestà di non piegarsi [...].
Dobbiamo difendere la libertà. La
libertà delle membra, che tuttavia
costituiscono un unico corpo mistico
con Cristo Capo e con il suo Vicario in
terra»[17].



Anche i rapporti interpersonali
devono essere governati dal rispetto
della libertà e dalla condiscendenza
di punti di vista differenti.
L’apostolato cristiano deve avere
questo medesimo stile: «In primo
luogo, amiamo la libertà delle
persone che cerchiamo di aiutare ad
avvicinarsi al Signore, nell’apostolato
di amicizia e di confidenza, che san
Josemaría ci invita a svolgere con la
testimonianza e la parola [...]. La
vera amicizia comporta un sincero
affetto mutuo, che è la vera
protezione della libertà e
dell’intimità reciproche»[18].

Rispettare la libertà altrui non
significa pensare che è accettabile
tutto ciò che altre persone fanno
liberamente. Il retto esercizio della
libertà presuppone la conoscenza di
ciò che è bene per ognuno. Proporre
o insegnare ad altri ciò che è
veramente buono non è un attentato
alla libertà altrui. È sempre una cosa



buona che una persona libera
proponga a un’altra persona
ugualmente libera la verità,
spiegando i motivi che la sostengono.
Quello che non si deve fare è
imporre la verità mediante la
violenza fisica o psicologica. Soltanto
l’autorità legittima può far uso della
coercizione nei casi e con le modalità
previste dalle leggi giuste.

Ángel Rodríguez Luño

Bibliografia di base

- Catechismo della Chiesa Cattolica,
1730-1748.

- San Josemaría, omelia La libertà,
dono di Dio, in Amici di Dio, 23-38.



Letture raccomandate

- Fernando Ocáriz, Lettera pastorale,
9-I-2018.

- E. Colom, Á. Rodríguez Luño, 
Elegidos en Cristo para ser santos.
Curso de teología moral fundamental,
Palabra, Madrid 2000, pp. 269-289. Si
può trovare una versione più recente
di questo testo in https://
www.eticaepolitica.net/
corsodimorale/Fundamental04.pdf

[1] Sir 15, 14-17. Ved. anche Dt 30,
15-19.

[2] Gaudium et spes, n. 17; 
Catechismo della Chiesa Cattolica, n.
1731.

[3] Gaudium et spes, n. 17.

[4] San Josemaría, Amici di Dio, n. 24.

https://www.google.com/url?q=https://www.eticaepolitica.net/corsodimorale/Fundamental04.pdf&sa=D&source=editors&ust=1679331676128120&usg=AOvVaw1RJ6PRjk9Z7xtyrB77UL3r
https://www.google.com/url?q=https://www.eticaepolitica.net/corsodimorale/Fundamental04.pdf&sa=D&source=editors&ust=1679331676128120&usg=AOvVaw1RJ6PRjk9Z7xtyrB77UL3r
https://www.google.com/url?q=https://www.eticaepolitica.net/corsodimorale/Fundamental04.pdf&sa=D&source=editors&ust=1679331676128120&usg=AOvVaw1RJ6PRjk9Z7xtyrB77UL3r


[5] Ivi, n. 30.

[6] Gv 10, 17-18.

[7] San Josemaría, giugno 1972, citato
da don Javier, Lettera 14-II-1997, n.
15.

[8] San Josemaría, Amici di Dio, n. 31.

[9] Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 1739-1740.

[10] Ivi, n. 1741.

[11] Gal 5, 1; cfr. Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 1742.

[12] Come abbiamo già detto,
«davanti agli uomini stanno la vita e
la morte: a ognuno sarà dato ciò che
a lui piacerà» (Sir 15, 17).

[13] Cfr. Ef 1, 7-8.

[14] San Josemaría, Amici di Dio, n.
37.



[15] Cfr. San Tommaso d’Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 96, a. 6 e II-
II, q. 120.

[16] Cfr. san Giovanni Paolo II, 
Veritatis splendor, nn. 76, 80, 81 e 82.

[17] San Josemaría Escrivá, Lettere,
vol. 1, a cura di Luis Cano, Lettera n.
3 (9 gennaio 1932), nn. 1-2, Ares,
Milano 2021.

[18] Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale 9-I-2018, n. 14.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/tema-7-la-liberta-
umana/ (31/12/2025)

https://opusdei.org/it/article/tema-7-la-liberta-umana/
https://opusdei.org/it/article/tema-7-la-liberta-umana/
https://opusdei.org/it/article/tema-7-la-liberta-umana/

	Tema 7. La libertà umana

