
opusdei.org

Tema 5. Che cos’è la
Provvidenza Divina

Ci si può legittimamente
domandare se è possibile che
Dio intervenga nel nostro
mondo e se i suoi interventi
siano efficaci. Accettare ogni
giorno la Provvidenza è un atto
di speranza teologale che non
esclude l'esercizio responsabile
della libertà che è parte del
piano di Dio. La provvidenza
conduce il cristiano a un
atteggiamento di fiducia filiale
in Dio in tutte le circostanze.



19/06/2023

1. Dio può intervenire nella storia?

Alcuni modi di praticare la fede
possono essere delle autentiche
deformazioni dell'immagine del Dio
provvidente della Bibbia. Molti si
dimenticano di Dio quando tutto va
bene ma non appena sperimentano
le difficoltà della vita si rivolgono a
Dio come se lui si fosse dimenticato
di loro, attribuendogli la
responsabilità dei mali che gli
capitano ed esigendo da lui un
intervento urgente che metta fine
alla loro dolorosa situazione. È il
concetto di un Dio “tappabuchi”, vera
caricatura del Dio rivelato nelle
Scritture.

Al di là di queste raffigurazioni più o
meno diffuse a livello popolare, ci si
può legittimamente domandare se è



possibile che Dio intervenga nel
nostro mondo e se i suoi interventi
siano efficaci. A detta di qualcuno,
Dio non può intervenire per
principio perché, una volta che ha
creato il mondo, si è ritirato da esso,
e il mondo funziona
indipendentemente da lui, secondo le
proprie leggi. Altri sostengono invece
che Dio interviene in alcune
situazioni, in particolare quando
bisogna correggere l’andamento di
alcuni eventi. E poi ci sono quanti
pensano che Dio agisca
costantemente in una creazione che
è fragile e corrotta.

Se fossero vere la prima o la seconda
opinione verrebbe meno
l'onnipotenza di un Creatore che
sarebbe incapace di dirigere la sua
opera. Se invece fosse corretta
l'ultima tesi, non ci sarebbe
l'autonomia e la libertà delle azioni
delle creature.



2. Provvidenza e conservazione

La creazione non si è conclusa
quando è cominciata, perché Dio l’ha
voluta in statu viae, indirizzata cioè a
una perfezione ultima che è ancora
da raggiungere. Per questo, una volta
che l’ha creata, “Dio non abbandona
a se stessa la sua creatura. Non le
dona soltanto di essere e di esistere:
la conserva in ogni istante
nell’essere, le dà la facoltà di agire e
la conduce al suo termine”[1]. La
Sacra Scrittura paragona questa
azione di Dio nella storia all'azione
creatrice[2]. Gli scritti sapienziali
rendono esplicita l’azione con cui Dio
mantiene nell'esistenza le sue
creature. “Come sussisterebbe
qualcosa se tu non lo volessi? o come
si conserverebbe se tu non lo avessi
chiamato?”[3]. San Paolo va oltre e
attribuisce questa azione
conservatrice a Cristo: “Egli è prima
di tutto e tutto si mantiene in lui”[4].



Il Dio cristiano non è un orologiaio o
un architetto che dopo aver
realizzato la sua opera se ne
disinteressa. Questa è la
rappresentazione tipica di una
concezione deista, secondo la quale
Dio non interferisce negli affari di
questo mondo. Si tratta di una
distorsione dell’autentico Dio
creatore, poiché separa radicalmente
la creazione dalla conservazione e
dal governo divino del mondo. Il
deismo sbaglia sulla nozione
metafisica di creazione, che, in
quanto donazione dell'essere,
implica una dipendenza ontologica
della creatura che non si può
separare dal suo mantenimento nel
tempo. Creazione e conservazione
costituiscono uno stesso atto, anche
se possiamo distinguerli
concettualmente: «Dio non conserva
le cose con una nuova azione, ma
continuando l'azione con la quale dà
l'essere, azione che non è soggetta né
al moto né al tempo»[5]. La nozione di



conservazione, quindi, “fa da ponte”
tra l'azione creatrice e il governo
divino della mondo (provvidenza).
Dio non solo crea il mondo e lo
mantiene nell’essere. Egli «conduce
le sue creature alla perfezione
ultima, alla quale egli stesso le ha
chiamate»[6].

3. La Provvidenza nella Bibbia

La Sacra Scrittura mostra la
sovranità assoluta di Dio e testimonia
costantemente la sua cura paterna,
tanto nelle piccole cose come nei
grandi avvenimenti della storia (cfr
Catechismo, 303). L'autorità del
Creatore ("governa") si esprime come
sollecitudine del Padre (“custodisce”)
[7]. Gli antichi simboli della fede
alludevano al l governo con il
termine greco Pantokrator, da
intendersi in armonia con
l'immagine del Pastore: «Il Signore è
il mio pastore, non manco di nulla»[8].
La cura e l’autorità divine sono



governate dalla sapienza, che «si
estende vigorosa (fortiter) da
un'estremità all'altra e governa a
meraviglia (suaviter) l'universo»[9].
Nel Nuovo Testamento Gesù
conferma questa visione con le sue
azioni e con i suoi insegnamenti.
Infatti, si rivela come la provvidenza
"incarnata" di Dio, che come Buon
Pastore si fa carico dei bisogni
materiali e spirituali degli uomini[10],
e ci insegna ad abbandonarci alle sue
cure[11]. Così, la stessa Parola che ha
creato, sostiene e guida tutto, una
volta incarnata, rivela in modo
visibile la sua cura previdente.

Ma c’è un livello ancora più profondo
in questo insegnamento, che si
raggiunge quando si comprende che
il destino al quale siamo stati
chiamati, il Regno di Dio, è un
disegno del Padre che precede la
creazione, perché «In lui ci ha scelti
prima della creazione del mondo per
essere santi e immacolati di fronte a



lui nella carità, predestinandoci a
essere per lui figli adottivi mediante
Gesù Cristo, secondo il disegno
d'amore della sua volontà, a lode
dello splendore della sua grazia»[12].
«La predestinazione dell’uomo e del
mondo in Cristo, Figlio eterno del
Padre, conferisce a tutta la dottrina
sulla Provvidenza divina una decisa
caratteristica soteriologica ed
escatologica»[13], ponendola su un
piano diverso dalla concezione del
destino che avevano gli antichi. Non
siamo condannati a un esito
inesorabile, ma siamo incamminati
verso l'incontro con il nostro
Creatore e Padre.

4. Qual è la relazione tra
Provvidenza e libertà? Siamo
davvero liberi?

Una volta esclusa la tesi per cui Dio
non può operare nel mondo, si
pongono altre domande: questo
significa che le creature, in



particolare quelle libere, non sono
vere cause? Se tutto ciò che accade è
governato da un Dio amorevole,
perché allora esiste il male? Dio
agisce sempre, o solo qualche volta, o
dobbiamo forse rassegnarci al fatto
che non agisca mai? Dio conserva le
creature nel loro essere e nel loro
agire. Le cose non solo permangono,
ma agiscono nel tempo e producono
effetti. Le creature spirituali agiscono
liberamente. Le opere che compiono
sono le loro, non sono di Dio, il quale
però le sostiene come garante della
loro libertà. Pertanto conviene
distinguere con san Tommaso la
causalità creatrice di Dio dalla
causalità delle creature, cioè la causa
prima dalle cause seconde[14]. Ogni
causa è causa al cento per cento nel
proprio ordine, e quindi non c'è
contraddizione nel dire che senza
Dio non possiamo fare nulla[15] e che
le nostre azioni sono nostre e non di
Dio. Che Dio governi tutto non
significa che egli non rispetti



l'autonomia della creazione.
L’immagine di un Dio troppo
“coinvolto” è tipica di quelle
impostazioni che confondono
creazione e provvidenza in virtù di
una concezione “attualista”, come se
Dio dovesse correggere
costantemente il corso degli
avvenimenti. A questa immagine si
contrappone una concezione deista,
secondo la quale Dio non interviene
nella storia (o, nella migliore delle
ipotesi, interviene solo nei momenti
critici). Se l'attualismo sottolinea il
continuo intervento divino nella
creazione, il deismo insiste sulla
trascendenza divina e sulla
conseguente autonomia del creato.
La prima esagera nell’unire
creazione e provvidenza, mentre la
seconda le separa in modo eccessivo.

Secondo Tommaso d'Aquino, per
governare il mondo Dio si serve
dell'azione delle cause seconde e ne
rispetta la logica. È questa una



manifestazione della sua bontà, che
vuole contare sulle creature per
portare a termine la creazione[16].
Poiché Dio guida tutto, in qualche
modo le cause seconde servono i
disegni della provvidenza. Le
creature, in particolare gli esseri
liberi, sono chiamati a collaborare
con Dio alla realizzazione del suo
disegno[17]. Questa affermazione vale
in primo luogo per gli angeli, che
nella Scrittura sono particolarmente
partecipi della provvidenza.
“Benedite il Signore, suoi angeli,
potenti esecutori dei suoi comandi,
attenti alla voce della sua parola”[18].
E vale anche per l'essere umano, al
quale Dio ha affidato il dominio sul
mondo materiale[19]. Essendo liberi,
gli angeli e gli uomini possono anche
opporsi alla volontà di Dio o
comportarsi in modo contrario ad
essa. Questo significa che la
provvidenza non si realizza? E come
si spiega la presenza del male nel
mondo?



5. Perché Dio con la Provvidenza
permette il male?

Se Dio crea, sostiene e dirige tutto
con bontà, da dove viene il male? “A
questo interrogativo tanto pressante
quanto inevitabile, tanto doloroso
quanto misterioso, nessuna rapida
risposta potrà bastare. È l’insieme
della fede cristiana che costituisce la
risposta a tale questione [...]. Non c'è
un punto del messaggio cristiano che
non sia per un certo aspetto, una
risposta al problema del male”[20].

Occorre dunque affrontare la
questione della presenza del male in
un mondo buono creato da un Dio
Buono.Tommaso d'Aquino sostiene
che la divina provvidenza non
esclude il male nelle cose. Dio non lo
provoca, ma neppure impedisce
l'azione delle cause seconde, le quali
possono sbagliare; ma il difetto negli
effetti può provenire da un difetto



nella causa seconda senza che questo
si possa imputare alla causa prima[21].

Si dice che Dio “permetta” il male; e
questo significa che il male è soggetto
alla provvidenza. «Dio, nella sua
onnipotenza, […] essendo
sommamente buono, non lascerebbe
assolutamente sussistere alcunché di
male nelle sue opere, se non fosse
onnipotente e buono fino al punto da
ricavare il bene persino dal male.»[22].
Tommaso d'Aquino afferma che Dio
preferisce trarre il bene dal male
piuttosto che non permettere che
alcun male esista affatto. È proprio
della bontà di Dio permettere i mali e
ottenere da essi dei beni maggiori.
Dio è «provveditore universale di
tutto l'essere (universalis provisor
totius entis)»[23].

Nel momento in cui consente agli
uomini di partecipare alla
provvidenza, Dio rispetta la loro
libertà anche quando essi



sbagliano[24]. È sorprendente che Dio,
“nella sua provvidenza onnipotente
può trarre un bene dalle
conseguenze di un male”[25]. Tutta la
storia può essere interpretata
secondo questa chiave di lettura, in
relazione alle parole di san Paolo:
«Non lasciarti vincere dal male, ma
vinci il il male con il bene»[26].

Tante volte il male sembra più forte
del bene; tuttavia, è difficile
sradicare la naturale tendenza
umana a confidare che alla fine il
bene deve trionfare, e di fatto
trionfa, perché l'amore è più potente.
L'esperienza del male ci mette
davanti agli occhi la tensione tra
l’onnipotenza e la bontà di Dio nel
suo agire nella storia, che nell'evento
della Croce di Cristo[27] ci offre una
risposta misteriosa, rivelatrice del
“modo di essere” di Dio.

La definizione del male come
privazione, e non come parte



costitutiva dell'universo, è
specificamente cristiana.
Affermando che il male esiste ma
non ha sostanza si supera il dilemma
in cui incorre, da una parte, chi nega
la realtà del male in nome del bene e
del potere infinito di Dio; e dall'altra,
chi nega la bontà e l'infinita potenza
di Dio, in nome della realtà del male.
La verità della creazione, portata alle
sue ultime conseguenze, implica che
non c'è privazione senza un essere
che è privato di qualcosa, cioè non
c'è male senza un bene che lo
sostenga. Il male assoluto è
impossibile. Il bene è più
fondamentale e potente del male[28].

Alla domanda "se Dio esiste, da dove
viene il male?", Tommaso d'Aquino
risponde: "Se esiste il male, esiste
Dio. Perché il male non esisterebbe
se scomparisse l'ordine del bene, di
cui la privazione è il male. E un tale
ordine non esisterebbe se Dio non
esistesse»[29]. Il mondo, anche se



imperfetto, anche se contiene il male,
esiste; quindi, Dio esiste. Il male ha
bisogno di un soggetto (non ci
sarebbe cecità senza qualcuno che è
privo della vista). Il male dunque
prova che Dio esiste, perché rende
evidente che l’esistenza di un
soggetto contingente postula
l'esistenza dell'Assoluto.

6. Provvidenza e vita cristiana

Leggendo la Scrittura ci rendiamo
conto che ci sono testi che parlano
esplicitamente della provvidenza,
soprattutto nei libri sapienziali, e
testi di tipo storico-salvifico che
contengono riferimenti impliciti. In
questi ultimi si può avere
l'impressione che Dio a volte
intervenga, altre volte no, come se ci
fossero delle lacune, dei momenti in
cui sembra nascondersi. Come si
spiega? C'è una contraddizione nella
Bibbia? In realtà le cose non stanno
in questo modo. La Provvidenza è



costante, vera e continua. Sono gli
uomini che non sempre sanno
riconoscere la provvidenza di Dio
negli avvenimenti. Dio si manifesta
sia in ciò che sembra buono sia
anche quando permette il male e la
sofferenza. L'Antico Testamento
insegna che bisogna saper cercare e
trovare le tracce di Dio in ogni cosa,
ricordando la risposta di Giobbe alla
moglie dopo che aveva perduto figli,
beni e salute: «Se accettiamo da Dio i
beni, non accetteremo pure i
mali?»[30].

L'apparente ambivalenza della
provvidenza riceve una risposta
definitiva in Cristo crocifisso,
“potenza di Dio e sapienza di Dio”[31].
“Se scopriamo mediante la fede
questa potenza e questa “sapienza”,
ci troviamo sulle vie salvifiche della
divina Provvidenza. [...] La
Provvidenza divina si rivela così
come il camminare di Dio a fianco
dell’uomo”.[32]Dal mistero della



passione e morte di Gesù, che è la più
grande ingiustizia del storia, Dio ha
fatto emergere il più grande dei beni,
la redenzione degli uomini. Questa
considerazione ha conseguenze per
la spiritualità cristiana. È una
liberazione per l'uomo sapere di
essere governato da un Dio Padre e
Provvidente e non da un destino
cieco. La testimonianza dei santi[33]

incoraggia i cristiani a scoprire la
necessità di comprendere che «tutte
le cose concorrono al bene di coloro
che amano Dio» (Rm 8,28)[34].

Accettare ogni giorno la Provvidenza
è un atto di speranza teologale che
non esclude l'esercizio responsabile
della libertà che è parte del piano di
Dio. La provvidenza conduce il
cristiano a un atteggiamento di
fiducia filiale in Dio in tutte le
circostanze: con gratitudine per i
beni ricevuti, e con un abbandono
semplice davanti a tutto ciò che può



sembrare cattivo, perché Dio trae dai
mali beni più grandi.

Santiago Sanz

Bibliografia fondamentale

Catechismo della Chiesa Cattolica,
302-324; Compendio 55-58.

San Giovanni Paolo II, Catechesi sulla
Provvidenza dal 30 aprile al 25
giugno 1986.

San Giovanni Paolo II, Credo in Dio
Padre. Catechesi sul Credo (I).

[1] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 301.

[2] Cfr. Dt 6,5. cfr. Mt 22,37; Mc 12,30;
Lc 10,27.



[3] Sap 11,25.

[4] Col 1,17.

[5] S.Tommaso d’Aquino, Summa
Theologiae, I, q.104, a. 1, ad.4.

[6] Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 55.

[7] Cfr. San San Giovanni Paolo II, 
Udienza generale, 14-05-1986.

[8] Sal 23 [22],1.

[9] Sap 8,1.

[10] Cfr. Gv 10,11.14-15; Mt 14,13-14.

[11] Cfr. Mt 6,31-33; Mt 10,29-31; Lc
12,24-31; Lc 21,18.

[12] Ef 1,4-6.

[13] Cfr. San San Giovanni Paolo II, 
Udienza generale, 28-05-1986.



[14] Cfr. S. Tommaso d’Aquino, 
Contra Gentiles, lib.3, cap. 95, ibid
cap. 148

[15] Cfr. Ef 1,4-6.

[16] “L’azione divina non esclude
quella delle cause seconde. Inoltre gli
effetti che procedono dalle operazioni
delle cause seconde sono soggetti alla
divina provvidenza, poiché Dio ordina
per se stesso ogni singola cosa, com’è
stato dimostrato. Le cause seconde
sono pertanto esecutrici della
provvidenza divina” (S. Tommaso
d’Aquino, Contra Gentiles lib. 3, cap.
77)

[17] San Giovanni Paolo II, Udienza
30.04.1986

[18] “Quest’ultimo versetto del Salmo
102 indica che gli angeli prendono
parte, in modo a loro proprio, al
governo di Dio sulla creazione, come
“potenti esecutori dei suoi comandi”
secondo il piano stabilito dalla divina



Provvidenza” (San Giovanni Paolo II, 
Udienza 30-07-1986).

[19] Cfr. Gen 1,28.

[20] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 309.

[21] Cfr. San Tommaso d’Aquino, 
Contra Gentiles, lib. 3 cap. 71.
Tommaso presuppone la distinzione
agostiniana del male come colpa e
come pena; qui sta parlando della
colpa dal momento che interpreta Is
45, 6-7 (“Io sono il Signore e non v'è
alcun altro. Io formo la luce e creo le
tenebre, faccio il bene e provoco la
sciagura; io, il Signore, compio tutto
questo”) come riferito alla pena. Cfr.
anche Somma Teologica I q. 48, a.2.

[22] Agostino di Ippona, Manuale di
fe, speranza e carità 3,11.

[23] San Tommaso d’Aquino, Summa
theologiae, I, q. 22, a. 2, ad. 2.



[24] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 302, 307, 311.

[25] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 302.

[26] Rm 12,21. Cfr. San San Giovanni
Paolo II, Memoria e identità.

[27] “Così alla domanda: come
conciliare il male e la sofferenza che è
nel mondo con la verità della
Provvidenza divina, non si può dare
una risposta definitiva senza fare
riferimento a Cristo. Da un lato,
infatti, Cristo - il Verbo Incarnato -
conferma [...] che Dio è con ogni uomo
nella sua sofferenza, e che anzi egli
stesso prende su di sé la multiforme
sofferenza dell’esistenza terrena
dell’uomo. Nello stesso tempo Gesù
Cristo rivela che questa sofferenza
possiede un valore e una potenza
redentiva e salvifica; [...] Così la verità
della Provvidenza acquista mediante
la “potenza e sapienza” della croce di
Cristo il suo definitivo senso



escatologico. La risposta definitiva
alla domanda sulla presenza del male
e della sofferenza nell’esistenza
terrena dell’uomo viene offerta dalla
rivelazione divina nella prospettiva
della “predestinazione in Cristo”, nella
prospettiva cioè della vocazione
dell’uomo alla vita eterna” (San
Giovanni Paolo II, Udienza
11-06-1986)

[28] Un’ampia riflessione
sull'argomento si trova in C. Journet, 
El mal: estudio teologico, Rialp,
Madrid 1965.

[29] San Tommaso d’Aquino, Contra
gentiles, lib.3, cap. 71.

[30] Gb 2,10. San Gregorio Magno
commenta: «I beni sono doni di Dio,
sia quelli temporali che quelli eterni. I
mali, invece, sono le disgrazie presenti
di cui parla il Signore, quando dice per
mezzo del profeta: “Io sono il Signore,
non ce n'è altri. Io formo la luce e creo
le tenebre, faccio il bene e provoco la



sciagura” (Is 45,5.6.7) […]. Formo la
luce e creo le tenebre, perché
attraverso i colpi del dolore che
formano le tenebre all'esterno, dentro
di noi si accende la luce
dell'insegnamento. Faccio il bene e
provoco la sciagura, perché con Dio la
pace ci viene restituita, ma quando ciò
che è stato creato buono lo usiamo
perversamente, ciò che è buono in sé
diventa per noi sciagura. Con il
peccato ci confrontiamo con Dio; è
giusto, quindi, che ritorniamo alla sua
pace attraverso le disgrazie. In questo
modo, quando una cosa buona creata
diventa per noi causa di dolore, siamo
corretti e la nostra mente torna
umilmente alla pace del
Creatore» (Gregorio Magno, Libri
morali 3, 9, 15 vol, 1).

[31] 1 Cor 1, 24.

[32] San Giovanni Paolo II, Udienza,
11-06-1986.



[33] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 313,

[34] In continuità con l’esperienza di
molti santi della storia della Chiesa,
san Josemaría usava frequentemente
questa espressione paolina, con la
quale incoraggiava a vivere una
gioiosa accettazione della volontà
divina come lui stesso la viveva (cfr. 
Solco n. 127; Via Crucis IX, n. 4; Amici
di Dio, n. 119).

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/tema-5-che-cose-
la-provvidenza-divina/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/tema-5-che-cose-la-provvidenza-divina/
https://opusdei.org/it/article/tema-5-che-cose-la-provvidenza-divina/
https://opusdei.org/it/article/tema-5-che-cose-la-provvidenza-divina/

	Tema 5. Che cos’è la Provvidenza Divina

