
opusdei.org

TEMA 4. La natura di
Dio e il suo operare

Davanti alla parola di Dio che si
rivela c’è posto solo per
l’adorazione ed il
ringraziamento; l’uomo cade in
ginocchio davanti a un Dio che,
pur essendo trascendente, è
"interior intimo meo".

05/06/2018

1. Chi è Dio?

Nel corso della storia ogni cultura si è
posta questa domanda; tanto è vero
che i primi indizi di civiltà si



riscontrano in genere nell’ambito
religioso e culturale. Credere in Dio è
stata la cosa più importante per
l’uomo di ogni tempo [1 ] . La
differenza essenziale è in quale Dio
si crede. In realtà, in alcune religioni
pagane l’uomo adorava le forze della
natura in quanto manifestazioni
concrete del sacro e si avvaleva di
una pluralità di divinità,
gerarchicamente ordinata.
Nell’antica Grecia, per esempio,
anche la divinità suprema nella
molteplicità di dei era a sua volta
guidata da una necessità assoluta,
che coinvolgeva il mondo e gli stessi
dei [2] . Secondo molti studiosi di
storia delle religioni, in molti popoli
si è avuto un progressivo
impoverimento a partire da una
“rivelazione primigenia” del Dio
unico. In ogni caso, anche nei culti
più degradati si possono riscontrare
sprazzi o indizi della religiosità
autentica: l’adorazione, il sacrificio, il



sacerdozio, l’offerta, l’orazione, il
ringraziamento, ecc.

Sia in Grecia che altrove, la ragione
ha cercato di purificare la religione,
indicando che la divinità suprema
doveva essere identificata col Bene,
la Bellezza e l’Essere stesso, in
quanto fonte di tutto ciò che è buono,
di tutto ciò che è bello e di tutto ciò
che esiste. Però questo ha fatto
nascere dei problemi, come
considerare Dio lontano dall’uomo,
perché la divinità suprema veniva
vista come isolata, in una perfetta
autarchia, in quanto la possibilità di
stabilire relazioni con altri era
considerato segno di debolezza della
divinità stessa. Un altro problema
irrisolto è la presenza del male, che
appariva necessario, in quanto il
principio supremo sarebbe unito al
mondo attraverso una catena di
esseri intermedi senza soluzione di
continuità.



La rivelazione giudaico-cristiana ha
cambiato radicalmente questo
quadro: Dio è presentato nella
Scrittura come creatore di tutto
quello che esiste ed origine di ogni
forza naturale. L’esistenza divina
precede assolutamente l’esistenza del
mondo, che è radicalmente
dipendente da Dio. Qui è contenuto il
concetto di trascendenza: fra Dio e il
mondo la distanza è infinita e non
esiste fra loro alcun nesso necessario.
L’uomo e tutto il creato potrebbero
non essere, e in ciò che sono
dipendono sempre dall’altro; mentre
Dio è ed è per se stesso. Questa
distanza infinita, questa assoluta
piccolezza dell’uomo davanti a Dio
dimostra che tutto ciò che esiste è
voluto da Dio con la sua volontà e la
sua libertà: tutto ciò che esiste è
buono e frutto dell’amore (cfr. Gn 1).
Il potere di Dio non è limitato né
nello spazio né nel tempo, e perciò la
sua azione creativa è un dono
assoluto: è amore. Il suo potere è così



grande da voler mantenere la
relazione con le creature; e vuole
salvarle anche se, nell’uso della loro
libertà, esse si allontanassero dal
Creatore. Pertanto, l’origine del male
deve essere individuato in un
eventuale uso errato della libertà da
parte dell’uomo – cosa che in realtà è
accaduto, come narra la Genesi (cfr. 
Gn 3) – e non in qualcosa collegata
alla sua materialità.

Allo stesso tempo bisogna
riconoscere che, come conseguenza
di ciò che si è appena detto, Dio è una
persona che agisce con libertà ed
amore. Le religioni e la filosofia si
domandavano che cosa è Dio; invece,
grazie alla rivelazione, l’uomo è
spinto a domandarsi chi è Dio (cfr. 
Compendio , 37); un Dio che gli va
incontro e cerca l’uomo per parlargli
come a un amico (cfr. Es 33, 11). Ciò è
tanto vero che Dio rivela a Mosè il
suo nome, «Io sono colui che sono» ( 
Es 3, 14), come prova della sua



fedeltà all’alleanza e del fatto che lo
accompagnerà nel deserto, simbolo
delle tentazioni della vita. È un nome
misterioso [3] che, in ogni caso, ci fa
conoscere le ricchezze contenute nel
suo mistero ineffabile: «Egli solo è,
da sempre e per sempre, Colui che
trascende il mondo e la storia, ma
anche che si preoccupa del mondo e
guida la storia. È Lui che ha fatto il
cielo e la terra, e li conserva. È il Dio
fedele e provvidente, sempre vicino
al suo popolo per salvarlo. È il Santo
per eccellenza, “ricco di
misericordia” ( Ef 2, 4), sempre
pronto a perdonare. È l’essere
spirituale, trascendente, onnipotente,
eterno, personale e perfetto. È verità
e amore» ( Compendio , 40).

Perciò la rivelazione si presenta
come un’assoluta novità, un dono
che l’uomo riceve dall’alto e che deve
accettare con grata riconoscenza e
religioso rispetto. La rivelazione,
dunque, non può essere ridotta a



semplici aspettative umane, ma va
molto oltre: davanti alla Parola di Dio
che si rivela c’è posto solo per
l’adorazione ed il ringraziamento:
l’uomo cade in ginocchio davanti alla
meraviglia di un Dio che, pur
essendo trascendente, si fa interior
intimo meo [4] , più intimo a me di
me stesso, e cerca l’uomo in tutte le
situazioni della sua esistenza: «Il
creatore del cielo e della terra,
l’unico Dio che è la sorgente di ogni
essere, questo unico Logos creatore,
questa Ragione creatrice, sa amare
personalmente l’uomo, anzi lo ama
appassionatamente e vuole essere a
sua volta amato. Questa Ragione
creatrice, che è nello stesso tempo
amore, dà vita a una storia d’amore
[…], un amore [che] si mostra ricco di
inesauribile fedeltà e misericordia, è
l’amore che perdona al di là di ogni
limite» [5] .

2. Come è Dio?



Il Dio della Sacra Scrittura non è una
proiezione dell’uomo, perché la sua
assoluta trascendenza può essere
scoperta solo dal di fuori del mondo,
e perciò come frutto di una
rivelazione; vale a dire, non esiste
propriamente una rivelazione
intramondana. O, in altre parole, la
natura, come luogo della rivelazione
di Dio [6] , rimanda sempre a un Dio
trascendente. Senza una simile
prospettiva non sarebbe stato
possibile per l’uomo arrivare a
queste verità. Dio è allo stesso tempo
esigente [7] e amante, molto più di
ciò che l’uomo oserebbe sperare. In
realtà possiamo immaginare
facilmente un Dio onnipotente, ma
facciamo fatica a riconoscere che
una tale onnipotenza ci possa amare 
[8] . Tra la concezione umana e
l’immagine rivelata di Dio c’è, allo
stesso tempo, continuità e
discontinuità, perché Dio è il Bene, la
Bellezza, l’Essere, come diceva la
filosofia, ma contemporaneamente



questo Dio ama me, che sono nulla a
paragone di Lui. Ciò che è eterno
cerca ciò che è temporale, e questo
cambia radicalmente le nostre
aspettative e la nostra prospettiva di
Dio.

In primo luogo, Dio è Uno, ma non
nel senso matematico, come un
punto, ma è Uno nel senso assoluto di
Bene, di Bellezza e dell’Essere da cui
tutto procede. Si può dire che è Uno
perché non c’è un altro dio e perché
non ha parti: ma allo stesso tempo c’è
da dire che è Uno in quanto è
sorgente di ogni unità. Infatti senza
di Lui tutto si decompone e ritorna al
non essere: la sua unità è l’unità di
un Amore che è anche Vita e dà la
vita. Ecco perché tale unità è
infinitamente più che una semplice
negazione della molteplicità.

L’unità induce a riconoscere Dio
come unico e vero. Non solo, ma Egli
è la Verità, misura e sorgente di tutto



ciò che è vero (cfr. Compendio , 41); e
questo proprio perché Egli è l’Essere.
Alcune volte si ha paura di questa
identificazione, perché sembra che,
dicendo che la verità è una, ogni
dialogo diventi impossibile. Perciò è
tanto necessario considerare che Dio
è vero non nel senso umano del
termine, che è sempre parziale; la
realtà è che in Lui la Verità si
identifica con l’Essere, con il Bene e
con la Bellezza. Non si tratta di una
verità semplicemente logica e
formale, ma di una verità che si
identifica con l’Amore che è
Comunicazione, in senso pieno:
effusione creativa, esclusiva e
universale allo stesso tempo, vita
intima divina condivisa e partecipata
dall’uomo. Non stiamo parlando
della verità delle formule o delle
idee, che sono sempre insufficienti,
ma della verità del reale, che nel caso
di Dio coincide con l’Amore. Inoltre,
dire che Dio è la Verità vuol dire che
la Verità è l’Amore. Questo non



provoca nessun timore e non limita
la libertà. Sicché, l’immutabilità di
Dio e la sua unicità coincidono con la
sua Verità, in quanto è la verità di un
Amore che non può svanire.

Così si vede che, per comprendere il
significato propriamente cristiano
degli attributi divini, è necessario
unire l’affermazione di onnipotenza
con quella di bontà e misericordia.
Solo dopo aver capito che Dio è
onnipotente ed eterno, ci si può
aprire alla stupefacente verità che
questo stesso Dio è Amore, volontà di
Bene, sorgente di ogni Bellezza e di
ogni dono [9] . Pertanto i dati che
scaturiscono dalla riflessione
filosofica sono essenziali anche se in
certo qual modo insufficienti.
Seguendo questo percorso dalle
caratteristiche che si percepiscono
come prime, fino a quelle che si
possono comprendere soltanto
mediante l’incontro personale con
Dio che si rivela, si arriva a



intravedere come questi attributi
siano espressi con termini che sono
distinti soltanto nel nostro
linguaggio, mentre nella realtà di Dio
coincidono e si identificano. L’Uno è
il Vero, e il Vero si identifica con il
Bene e con l’Amore. Con un’altra
immagine si può dire che la nostra
ragione limitata si comporta come un
prisma che scompone la luce nei
diversi colori, ognuno dei quali è un
attributo di Dio; però in Dio
coincidono col suo stesso Essere, che
è Vita e sorgente di ogni vita.

3. Come conosciamo Dio?

Per quel che si è detto, possiamo
conoscere come Dio è a partire dalle
sue opere: solo l’incontro con il Dio
che crea e che salva l’uomo può
rivelarci che l’Unico è allo stesso
tempo l’Amore e l’origine di ogni
Bene. Così Dio è riconosciuto non
solo come intelletto – Logos , secondo
i greci – che conferisce razionalità al



mondo (fino al punto che alcuni lo
hanno confuso con il mondo, come
succedeva nella filosofia greca e
come succede nuovamente in alcune
filosofie moderne), ma è anche
riconosciuto come volontà personale
che crea e che ama. Si tratta, dunque,
di un Dio vivo; addirittura, di un Dio
che è la Vita stessa. Così, in quanto
Essere vivo dotato di volontà, vita e
libertà, nella sua infinita perfezione,
Dio continua ad essere
incomprensibile; ossia, irriducibile ai
concetti umani.

Partendo da ciò che esiste, dal
movimento, dalle perfezioni, ecc., si
può arrivare a dimostrare l’esistenza
di un Essere supremo sorgente del
movimento, delle perfezioni, ecc.
Però, per conoscere il Dio personale
che è Amore, bisogna cercarlo nel
suo operato nella storia a favore
degli uomini e perciò occorre la
rivelazione. Contemplando il suo
operato salvifico si scopre il suo



Essere, allo stesso modo che una
persona si conosce poco a poco,
frequentandola.

In tal senso, conoscere Dio consiste
sempre e solo nel riconoscerlo,
perché Egli è infinitamente più
grande di noi. Ogni conoscenza
intorno a Lui procede da Lui ed è un
dono suo, frutto del suo aprirsi, di
una sua iniziativa. La disposizione
per avvicinarsi a tale conoscenza,
deve essere, pertanto di profonda
umiltà. Nessuna intelligenza finita
può abbracciare Colui che è infinito,
nessuna potenza può sottomettere
l’Onnipotente. Possiamo conoscerlo
soltanto attraverso ciò che Egli ci dà,
vale a dire, attraverso la
partecipazione ai suoi beni che ci è
concessa, e che è fondata nei suoi atti
di amore verso ciascuno.

Pertanto la nostra conoscenza di Lui
è sempre analogica: mentre
affermiamo qualcosa di Lui, allo



stesso tempo dobbiamo negare che
questa perfezione sia presente in Lui
con le limitazioni che riscontriamo
nel creato. La tradizione si avvaleva
di una triplice via: di affermazione,
di negazione e di eminenza, dove
l’ultimo movimento della ragione
consiste nell’affermare la perfezione
di Dio al di là di ciò che l’uomo può
pensare, e che è origine di tutte le
realizzazioni di questa perfezione
che si vedono nel mondo. Per
esempio, è facile riconoscere che Dio
è grande, più difficile è rendersi
conto che Egli è anche piccolo,
perché nel creato il grande e il
piccolo si contraddicono. Ciò
nonostante, se pensiamo che essere
piccolo può essere una perfezione,
come si osserva oggi nel fenomeno
della nanotecnologia, allora Dio deve
essere sorgente anche di questa
perfezione e, in Lui, questa
perfezione deve identificarsi con la
grandezza. Perciò dobbiamo negare
che è piccolo (o grande) nel senso



limitato che si osserva nel mondo
creato, se vogliamo purificare questa
attribuzione passando all’eminenza.
Un aspetto particolarmente rilevante
è la virtù dell’umiltà, che i greci non
consideravano tale. Essendo una
perfezione, la virtù dell’umiltà non
solo è posseduta da Dio, ma Dio si
identifica con essa. Arriviamo così
alla sorprendente conclusione che
Dio è l’Umiltà; a tal punto che lo si
può conoscere solo stando in una
disposizione di umiltà, che altro non
è che la partecipazione al dono di Se
stesso.

Tutto ciò sottintende che si può
conoscere il Dio cristiano mediante i
sacramenti e attraverso la preghiera
della Chiesa, che rende presente il
suo operare salvifico a favore degli
uomini di tutti i tempi.

Giulio Maspero

Bibliografia di base



Catechismo della Chiesa Cattolica,
199-231; 268-274.

Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, 36-43; 50.

Letture raccomandate

San Josemaría, Omelia Umiltà , Amici
di Dio , 104-109.

J. Ratzinger, Il Dio di Gesù Cristo.
Meditazioni sul Dio uno e trino ,
Queriniana Edizioni, 2005

----------------------------

[1] L’ateismo è un fenomeno
moderno che ha radici religiose, in
quanto nega la verità assoluta di Dio
proponendo una verità che è
ugualmente assoluta, vale a dire, la
negazione della sua esistenza.
Proprio per questo, l’ateismo è un
fenomeno secondario rispetto alla
religione e lo si può intendere anche
come una “fede” di segno negativo.



Lo stesso si può dire del relativismo
contemporaneo. Senza la rivelazione,
questi fenomeni di negazione
assoluta sarebbero inconcepibili.

[2] Gli dei erano soggetti al Fato, che
tutto dirigeva con una necessità
spesso priva di senso: da qui la
sensazione tragica dell’esistenza che
caratterizza il pensiero e la
letteratura greca.

[3] «A Mosè Dio si rivela come Dio
vivente, “il Dio di Abramo, il Dio di
Isacco, il Dio di Giacobbe” ( Es 3, 6).
Allo stesso Mosè Dio rivela il suo
nome misterioso: “Io sono colui che
sono (YHWH)” ( Es 3, 14). Il nome
ineffabile di Dio già ai tempi
dell’Antico Testamento fu sostituito
dalla parola Signore. Così nel Nuovo
Testamento, Gesù, chiamato Signore,
appare come vero Dio» ( Compendio ,
38). Il nome di Dio ammette tre
possibili interpretazioni: 1) Dio rivela
che non è possibile conoscerlo,



allontanando dall’uomo la tentazione
di abusare dell’amicizia con Lui
come si faceva con le divinità pagane
mediante le pratiche magiche, e
riaffermando la propria
trascendenza; 2) secondo
l’espressione ebraica utilizzata, Dio
afferma che starà sempre con Mosè,
perché è fedele e sta accanto a chi
confida in Lui; 3) secondo la
traduzione greca della Bibbia, Dio si
manifesta come l’Essere stesso (cfr. 
Compendio , 39), in armonia con le
intuizioni della filosofia.

[4] Sant’Agostino, Le Confessioni , 3, 6,
11.

[5] Benedetto XVI, Discorso al IV
Convegno Ecclesiale Nazionale
Italiano, Verona, 19-X-2006.

[6] Giovanni Paolo II, Enc. Fides et
ratio , 14-IX-1998, 19.

[7] Dio chiede all’uomo – ad Abramo
– di uscire dalla terra promessa, di



abbandonare le sue certezze, si fida
dei piccoli, chiede cose in base a una
logica diversa da quella umana,
come nel caso di Osea. Appare
chiaro, dunque, che non può trattarsi
di una proiezione delle aspirazioni o
dei desideri dell’uomo.

[8] «Com’è possibile renderci conto di
ciò, capire che Dio ci ama, e non
divenire a nostra volta pazzi
d’amore? È necessario far sì che
queste verità della nostra fede
penetrino nella nostra anima fino a
cambiare tutta la nostra vita. Dio ci
ama! Sì, l’Onnipotente, Colui che può
tutto, Colui che ha fatto il cielo e la
terra» (San Josemaría, È Gesù che
passa , 144).

[9] «Dio si rivela a Israele come colui
che ha un amore più forte di quello
di un padre o di una madre per i suoi
figli o di uno sposo per la sua sposa.
Egli in se stesso “è Amore” (1 Gv 4,
8.16), che si dona completamente e



gratuitamente e che “ha tanto amato
il mondo da dare il suo Figlio
unigenito, perché il mondo si salvi
per mezzo di lui” ( Gv 3, 16-17).
Mandando il suo Figlio e lo Spirito
Santo, Dio rivela che Egli stesso è
eterno scambio d’amore» ( 
Compendio , 42).

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/tema-4-la-natura-
di-dio-e-il-suo-operare/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/tema-4-la-natura-di-dio-e-il-suo-operare/
https://opusdei.org/it/article/tema-4-la-natura-di-dio-e-il-suo-operare/
https://opusdei.org/it/article/tema-4-la-natura-di-dio-e-il-suo-operare/

	TEMA 4. La natura di Dio e il suo operare

