
opusdei.org

Tema 36. La
preghiera del Padre
Nostro

Con la preghiera del Padre
Nostro, Gesù vuole rendere
consapevoli i suoi discepoli
della loro condizione di figli di
Dio. Conseguenze importanti
del senso della filiazione divina
sono la fiducia e l'abbandono
filiale nelle mani di Dio. Il
Padre Nostro è il modello di
ogni preghiera: chiediamo tutto
ciò che possiamo rettamente
desiderare, nell'ordine in cui
dobbiamo desiderarlo.



12/08/2024

1. Gesù ci insegna a rivolgerci a Dio
come Padre

La prima parola del Padre Nostro,
"Padre", è la più importante, perché
ci insegna a rivolgerci a Dio come
Padre: «Pregare il Padre è entrare nel
suo mistero, quale egli è, e quale
Figlio ce lo ha rivelato: L'espressione
Dio-Padre non era mai stata rivelata
a nessuno. Quando lo stesso Mosè
chiese a Dio chi fosse, si sentì
rispondere un altro nome. A noi
questo nome è stato rivelato nel
Figlio: questo nome, infatti, implica il
nuovo nome di Padre (Tertulliano, De
oratione, 3)»[1].

Insegnando il Padre Nostro, Gesù
rivela inoltre ai suoi discepoli che
sono stati resi partecipi della sua
condizione di Figlio: «Mediante la



rivelazione di questa preghiera i
discepoli scoprono una loro speciale
partecipazione alla figliolanza
divina, della quale l’apostolo
Giovanni dirà nel Prologo del suo
Vangelo: “A quanti... l’hanno accolto
(e cioè: a quanti hanno accolto il
Verbo che “si fece carne”), Gesù ha
dato potere di diventare figli di
Dio” (Gv 1, 12). A ragione perciò,
secondo il suo stesso insegnamento,
essi pregano: “Padre nostro”»[2].

Gesù Cristo distingue sempre tra
"Padre mio" e "Padre vostro"[3]. Di
fatto, quando prega non dice mai
"Padre nostro". Questo vuol dire che
la sua relazione con Dio è del tutto
esclusiva: è sua e di nessun altro. Con
la preghiera del Padre nostro, Gesù
vuole rendere consapevoli i suoi
discepoli della loro condizione di figli
di Dio, ribadendo allo stesso tempo la
differenza tra la filiazione naturale e
la nostra filiazione divina adottiva,



che si riceve come un dono gratuito
di Dio.

La preghiera del cristiano è la
preghiera di un figlio di Dio che si
rivolge al suo Padre Dio con fiducia
filiale, «indicata nelle Liturgie
d'Oriente e di Occidente con una
felice espressione tipicamente
cristiana: parrhésia, vale a dire
semplicità schietta, fiducia filiale,
gioiosa sicurezza, umile audacia,
certezza di essere amati. (Cfr. Ef 3,12; 
Eb 3,6; 4,16; 10,19; 1 Gv 2,28; 3,21;
5,14)»[4]. Il termine parrhesia
indicava originariamente il privilegio
della libertà di parola del cittadino
greco nelle assemblee popolari ed è
stato adottato dai Padri della Chiesa
per esprimere l’atteggiamento filiale
del cristiano verso Dio suo Padre.



2. Il Padre Nostro è la preghiera
della filiazione divina e fraternità
cristiana

Quando chiamiamo Dio Padre Nostro
riconosciamo che la filiazione divina
ci unisce a Cristo, «primogenito fra
molti fratelli»[5] in una vera e propria
fraternità soprannaturale. La Chiesa
è questa nuova comunione tra Dio e
gli uomini[6].

Pertanto, la santità cristiana, pur
essendo personale e individuale, non
è mai individualista o egocentrica:
«se preghiamo in verità il “Padre
nostro”, usciamo dall'individualismo,
perché ne siamo liberati dall'Amore
che accogliamo. Il “nostro” dell'inizio
della Preghiera del Signore, come il
«noi» delle ultime quattro domande,
non esclude nessuno. Perché sia
detto in verità, (Cfr. Mt 5,23-24;
6,14-16) le nostre divisioni e i nostri
antagonismi devono essere
superati»[7].



La fraternità che proviene dalla
filiazione divina si estende pure a
tutti gli uomini, perché tutti sono in
qualche modo figli di Dio in quanto
sue creature e sono chiamati alla
santità: «Sulla terra non c'è che una
razza: quella dei figli di Dio»[8]. Il
cristiano deve quindi sentirsi
partecipe del compito di avvicinare
l'intera umanità a Dio.

La filiazione divina ci sprona
all'apostolato che è una
manifestazione necessaria della
filiazione e della fraternità: «Prima di
ogni altra cosa, devi pensare agli
altri, a coloro che ti sono vicini,
stimandoli per quello che sono: figli
di Dio, con tutta la dignità di questo
titolo meraviglioso.

Con i figli di Dio dobbiamo
comportarci come figli di Dio: il
nostro amore deve essere abnegato,
quotidiano, ricco di mille sfumature



di comprensione, di sacrificio
silenzioso, di donazione nascosta»[9].

Conseguenze importanti del senso
della filiazione divina sono la fiducia
e l'abbandono filiale nelle mani di
Dio. San Josemaría diceva che «un
figlio si può comportare con suo
padre in diverse maniere. Bisogna
rendersi conto che il Signore,
volendoci suoi figli, ci ha ammessi a
vivere nella sua casa, in mezzo al
mondo: ha voluto che fossimo della
sua famiglia, che tutte le cose sue
fossero nostre e le nostre sue, che lo
trattassimo con tanta familiarità e
fiducia da chiedergli, come fa il
bambino, la luna!»[10].

L'abbandono filiale, che non è
conseguenza della lotta ascetica
personale (anche se a volte la
presuppone), consiste nel lasciarsi
guidare da Dio. È un abbandono
attivo, libero e consapevole di un
figlio. Da questo atteggiamento



prende origine un modo concreto di
vivere la filiazione divina (che non è
l'unico, né è un percorso obbligato
per tutti) chiamato "infanzia
spirituale": consiste nel riconoscersi
non solo come un figlio, ma come un
bambino piccolo, un bambino che
dipende in tutto da Dio. San
Francesco di Sales lo spiega così: «Se
non diventerete come bambini
piccoli, non entrerete nel regno del
Padre mio" (Mt 10,16). Finché il
bambino è piccolo, si mantiene in
grande semplicità; conosce solo la
madre; ha un solo amore, la madre;
una sola aspirazione, il grembo della
madre; non desidera altro che
sdraiarsi in questo dolce riposo.
L'anima perfettamente semplice non
ha che un unico amore, Dio; e in
questo unico amore, un'unica
aspirazione, quella di riposare nel
seno del Padre celeste, e qui stabilire
il suo riposo, come un figlio amoroso,
lasciando ogni cura interamente a
Lui, non cercando altro che di



rimanere in questa santa fiducia»[11].
Pure san Josemaría consigliava di
seguire il cammino dell'infanzia
spirituale: «Se sarete bambini non
avrete dispiaceri: i bambini
dimenticano subito i loro guai per
tornare ai giochi abituali. —Pertanto,
abbandonandovi, non avrete di che
preoccuparvi, giacché riposerete nel
Padre»[12].

3. Le sette domande presenti nella
preghiera del Padre Nostro

Nel Padre Nostro, l'invocazione
iniziale, «Padre nostro che sei nei
cieli», è seguita da sette richieste. «Le
prime tre domande hanno come
oggetto la Gloria del Padre: la
santificazione del Nome, l'avvento
del Regno e il compimento della
Volontà divina. Le altre quattro
presentano a lui i nostri desideri:



queste domande riguardano la
nostra vita per nutrirla e guarirla dal
peccato, e si ricollegano al nostro
combattimento per la vittoria del
Bene sul Male»[13].

Il Padre Nostro è il modello di ogni
preghiera, come insegna san
Tommaso d'Aquino: «La preghiera
del Padre Nostro è perfettissima...
nella Preghiera del Signore non solo
vengono domandate tutte le cose che
possiamo rettamente desiderare, ma
anche nell‘ordine in cui

vanno desiderate: per cui questa
preghiera non solo insegna a
chiedere, ma altresì plasma tutti i
nostri affetti»[14].

Prima domanda del Padre Nostro: Sia
santificato il tuo nome

Nessuna creatura può accrescere la
santità di Dio. Quindi «il termine
“santificare” qui va non già nel suo
senso causativo (Dio solo santifica,



rende santo), ma piuttosto nel suo
senso estimativo: riconoscere come
santo, trattare in una maniera santa
[…]. Fin dalla prima domanda al
Padre nostro, siamo immersi
nell'intimo mistero della sua Divinità
e nel dramma della salvezza della
nostra umanità. Chiedergli che il suo
Nome sia santificato ci coinvolge nel
Disegno che [egli] “nella sua
benevolenza aveva... prestabilito”,
“per essere santi e immacolati al suo
cospetto nella carità” (Cfr. Ef
1,9.4)»[15]. Pertanto nella prima
domanda si chiede che la santità
divina risplenda e aumenti nella
nostra vita: «Chi potrebbe santificare
Dio, dato che è lui che santifica? Ma
ispirandoci a quelle parole: ”Siate
santi perché io sono santo” (Lv 20,
26), chiediamo che santificati dal
battesimo noi perseveriamo in quello
che abbiamo cominciato ad essere. E
questo, lo chiediamo ogni giorno. È
necessario santificarci ogni giorno,
perché ogni giorno cadiamo;



dobbiamo purificare i nostri peccati
con una santificazione
continuamente rinnovellata...
Ricorriamo dunque alla preghiera
affinché resti in noi tale santità»[16].

Seconda domanda del Padre Nostro:
Venga il tuo regno

La seconda domanda esprime la
speranza che giunga un tempo nuovo
in cui Dio sarà riconosciuto da tutti
come un Re che colmerà di benefici i
suoi sudditi: «Questa richiesta è il
“Marana tha”, il grido dello Spirito e
della Sposa: “Vieni, Signore Gesù”.[17]

Nella Preghiera del Signore si tratta
principalmente della venuta finale
del Regno di Dio con il ritorno di
Cristo (Cf. Tt 2,13)»[18]. D'altra parte il
Regno di Dio è già stato inaugurato in
questo mondo con la prima venuta di
Cristo e l'invio dello Spirito Santo: «Il
Regno di Dio... è giustizia, pace e
gioia nello Spirito Santo»[19]. Gli
ultimi tempi, nei quali siamo, sono



quelli dell'effusione dello Spirito
Santo. Pertanto è ingaggiato un
combattimento decisivo tra "la
carne» e lo Spirito[20]: «Solo un cuore
puro può dire senza trepidazione
alcuna: “Venga il tuo Regno”. Bisogna
essere stati alla scuola di Paolo per
dire: “Non regni più dunque il
peccato nel nostro corpo
mortale” (Rm 6,12). Colui che nelle
azioni, nei pensieri, nelle parole si
conserva puro, può dire a Dio:
“Venga il tuo Regno!” (San Cirillo di
Gerusalemme, Catecheses
mystagogicæ, 5, 13)»[21]. In definitiva,
nella seconda domanda esprimiamo
il desiderio che Dio possa
effettivamente regnare in noi con la
grazia, che si estenda ogni giorno di
più il suo Regno sulla terra e che alla
fine dei tempi Egli possa regnare
pienamente su tutti in Cielo.

Terza domanda del Padre Nostro: Sia
fatta la tua volontà come in cielo così
in terra.



La volontà di Dio è che «tutti gli
uomini siano salvati e giungano alla
conoscenza della verità»[22]. Gesù ci
insegna che non si entra nel Regno
dei cieli con le parole, ma «facendo la
volontà del Padre mio che è nei
cieli»[23]. Pertanto, con questa
domanda «chiediamo al Padre nostro
di unire la nostra volontà a quella del
Figlio suo per compiere la sua
Volontà, il suo Disegno di salvezza
per la vita del mondo. Noi siamo
radicalmente incapaci di ciò, ma,
uniti a Gesù e con la potenza del suo
Santo Spirito, possiamo consegnare a
lui la nostra volontà e decidere di
scegliere ciò che sempre ha scelto il
Figlio suo: fare ciò che piace al Padre
(Cfr. Gv 8,29)»[24]. Quando diciamo nel
Padre Nostro: «Sia fatta la tua
volontà come in cielo così in terra»,
non intendiamo dire «che Dio farà
ciò che vuole, ma che noi saremo in
grado di fare ciò che Dio vuole»[25].
D'altra parte, l'espressione «come in
cielo così in terra» esprime il



desiderio che la volontà di Dio si
compia in noi che siamo ancora sulla
terra così come si è compiuta negli
angeli e nei beati in Cielo.

Quarta domanda del Padre Nostro:
Dacci oggi il nostro pane quotidiano

Questa domanda esprime
l'abbandono filiale dei figli di Dio,
perché «il Padre, che ci dona la vita,
non può non darci il nutrimento
necessario per la vita, tutti i beni
“convenienti”, materiali e
spirituali»[26]. Il senso cristiano di
questa quarta richiesta «riguarda il
Pane di Vita: la Parola di Dio da
accogliere nella fede, il Corpo di
Cristo ricevuto nell'Eucaristia (Cfr. Gv
6,26-58)»[27]. L’espressione quotidiano,
«intesa nel suo significato temporale,
è una ripresa pedagogica di “oggi”,
(Cfr. Es 16,19-21) per confermarci in
una confidenza “senza riserve”.
Intesa in senso qualitativo, significa
il necessario per la vita e, in senso



lato, ogni bene sufficiente per il
sostentamento (Cfr 1 Tm 6,8)»[28].

Quinta domanda del Padre Nostro:
Rimetti a noi i nostri debiti come noi li
rimettiamo ai nostri debitori.

In questa nuova domanda prima di
tutto riconosciamo il nostro peccato:
«torniamo a lui, come il figlio
prodigo (Cfr. Lc 15,11-32), e ci
riconosciamo peccatori davanti a lui,
come il pubblicano (Cfr. Lc 18,13). La
nostra richiesta inizia con una
“confessione”, con la quale
confessiamo ad un tempo la nostra
miseria e la sua misericordia»[29]. Ma
questa richiesta non sarà accolta se
prima non avremo soddisfatto una
condizione: perdonare chi ci offende.
Il motivo è il seguente: «questo flusso
di misericordia non può giungere al
nostro cuore finché noi non abbiamo
perdonato a chi ci ha offeso L'Amore,
come il Corpo di Cristo, è indivisibile:
non possiamo amare Dio che non



vediamo, se non amiamo il fratello,
la sorella che vediamo (Cfr. 1 Gv
4,20). Nel rifiuto di perdonare ai
nostri fratelli e alle nostre sorelle, il
nostro cuore si chiude e la sua
durezza lo rende impermeabile
all'amore misericordioso del
Padre»[30].

Sesta domanda del Padre Nostro: Non
abbandonarci alla tentazione

Questa domanda si collega alla
precedente (“rimetti a noi i nostri
debiti”) perché il peccato è una
conseguenza del libero consenso alla
tentazione. Pertanto «chiediamo al
Padre nostro di non “indurci” in essa
[…] (di) “non permettere di entrare
in” (cfr. Mt 26, 41) (di) “non lasciarci
soccombere alla tentazione”[...]. Noi
gli chiediamo di non lasciarci
prendere la strada che conduce al
peccato. Siamo impegnati nella lotta
“tra la carne e lo Spirito”. Questa
richiesta implora lo Spirito di



discernimento e di fortezza»[31]. Dio ci
dà sempre la sua grazia per superare
le tentazioni: «Dio è fedele e non
permetterà che siate tentati oltre le
vostre forze; ma con la tentazione vi
darà anche la via di uscirne, affinché
la possiate sopportare»[32] ma per
vincere la tentazione è sempre
necessario pregare: «il
combattimento e la vittoria sono
possibili solo nella preghiera. E per
mezzo della sua preghiera che Gesù è
vittorioso sul Tentatore, fin
dall'inizio (Cfr. Mt 4,11) e nell'ultimo
combattimento della sua agonia (Cfr.
Mt 26,36-44). Ed è al suo
combattimento e alla sua agonia che
Cristo ci unisce in questa domanda al
Padre nostro […]. Questa richiesta
acquista tutto il suo significato
drammatico in rapporto alla
tentazione finale del nostro
combattimento quaggiù; implora la
perseveranza finale. «Ecco, Io vengo
come un ladro. Beato chi è
vigilante” (Ap 16,15)»[33].



Settima domanda del Padre Nostro: E
liberaci dal male

L'ultima domanda si trova nella
preghiera sacerdotale di Gesù al
Padre: «Non prego che tu li tolga dal
mondo, ma che tu li custodisca dal
Maligno»[34]. In questa petizione, «il
Male non è un'astrazione; indica
invece una persona: Satana, il
Maligno, l'angelo che si oppone a Dio.
Il “diavolo” [dia-bolos, colui che “si
getta di traverso”] è colui che “vuole
ostacolare” il Disegno di Dio e la sua
“opera di salvezza” compiuta in
Cristo»[35]. Inoltre, «chiedendo di
essere liberati dal Maligno, noi
preghiamo nel contempo per essere
liberati da tutti i mali, presenti,
passati e futuri, di cui egli è l'artefice
o l'istigatore»[36], soprattutto dal
peccato, l'unico vero male[37], e dalla
sua pena, che è la dannazione eterna.
Gli altri mali e tribolazioni possono
essere trasformati in beni, se li



accettiamo unendoci alle sofferenze
di Cristo sulla croce.

Manuel Belda

Bibliografia di base

- Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 2759-2865.

Letture raccomandate

- Francesco, Catechesi sul Padre
Nostro. Queste sono le catechesi
tenute dal Santo Padre durante le 16
udienze generali del mercoledì tra
dicembre 2018 e maggio 2019.

- Benedetto XVI-Joseph Ratzinger, 
Gesù di Nazareth, traduzione di



Chicca Galli e Roberta Zuppet, 
Rizzoli, Milano, 2007.

- San Josemaría, Omelie Il rapporto
con Dio e Verso la santità, in Amici di
Dio, nn. 142-153 e 294-316.

[1] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2779.

[2] San Giovanni Paolo II, Udienza
Generale, 1-VII-1987, n. 3.

[3] Cfr. Gv 20,17.

[4] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2778.

[5] Rm 8,29.

[6] Cfr. Catechismo, n. 2790.

[7] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2792.

https://www.google.com/url?q=https://it.wikipedia.org/wiki/Rizzoli&sa=D&source=editors&ust=1679402392964217&usg=AOvVaw1xDhVIK-lfb_zgHp_8JKog


[8] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 13.

[9] Ivi, n. 36.

[10] Ivi, n. 64.

[11] San Francesco de Sales, 
Conversaciones espirituales, n. 16, 7,
en Obras Selectas de San Francisco de
Sales, vol. I, p. 724, Traduzione
nostra.

[12] San Josemaría, Cammino, n. 864.

[13] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2857.

[14] San Tommaso d’Aquino, Somma
Teologica, II-II, n. 83, 9.

[15] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2807.

[16] San Cipriano, De dominica
oratione, n. 12.

[17] Ap 22,20.



[18] Catechismo della Chiesa
Cattolica, nn. 2817-2818.

[19] Rm 14,17.

[20] Cfr. Gal 5,16-25.

[21] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n.2819.

[22] 1 Tm 2,3-4.

[23] Mt 7,21.

[24] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2825.

[25] San Cipriano, De dominica
oratione, n. 14.

[26] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2830.

[27] Ivi, n. 2835.

[28]Ivi, n. 2837.

[29] Ivi, n. 2839.



[30] Ivi, n. 2840.

[31] Ivi, n. 2846.

[32] 1 Cor 10,13.

[33] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2849.

[34] 1 Gv 17,15.

[35] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2851.

[36] Ivi, n. 2854.

[37] Cfr. san Josemaría, Cammino, n.
386.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/tema-36-la-
preghiera-del-padre-nostro/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/tema-36-la-preghiera-del-padre-nostro/
https://opusdei.org/it/article/tema-36-la-preghiera-del-padre-nostro/
https://opusdei.org/it/article/tema-36-la-preghiera-del-padre-nostro/

	Tema 36. La preghiera del Padre Nostro

