
opusdei.org

Tema 3. Lo sviluppo
della Rivelazione

Dio si è rivelato all’uomo
progressivamente e ha concluso
la sua rivelazione con
l’Incarnazione. Cristo ha
costituito la Chiesa, che
mantiene viva la sua memoria.
Lo sviluppo della Rivelazione
dichiara che Gesù Cristo è
vissuto in questo mondo, è
risuscitato e rimane tra noi per
sempre. La Chiesa compie la
sua missione custodendo la
Parola di Dio raccolta nelle
Sacre Scritture, trasmettendo la
Tradizione e, illuminata dallo
Spirito Santo, insegnando come



vivere cristianamente in ogni
epoca (Magistero).

29/05/2023

1. Lo sviluppo della Rivelazione: da
Abramo fino a Gesù Cristo

Lo sviluppo della Rivelazione ha
inizio con la creazione del mondo e
dell’uomo. La Sacra Scrittura precisa
che Adamo ed Eva, i nostri
progenitori, vivevano in relazione
con Dio e dialogavano con Lui.
Avevano una certa familiarità con il
Signore, come si vede nelle prime
pagine del libro della Genesi. Ed è
logico, se si tiene conto che erano
stati creati per vivere in comunione
con Dio. Questa familiarità viene
frantumata dal peccato originale; a
partire da allora per l’uomo è molto
difficile scoprire Dio nella vita
personale e nell’ambiente sociale.



Nonostante la violazione della legge
divina, Dio ha promesso ai nostri
progenitori che un giorno il peccato
sarebbe stato vinto dalla stirpe della
donna[1]: ha annunciato in questo
modo l’opera redentiva di Cristo, che
è ben presente in tutta la storia della
salvezza.

La Bibbia espone l’origine del mondo
secondo un genere letterario storico
e vengono trasmessi insegnamenti
essenziali sull’uomo e sulla sua
relazione fondazionale con Dio,
espressi con immagini e racconti, che
sono autentici, anche se sul valore
storico è difficile emettere un
giudizio definitivo. Per questo
motivo non bisogna meravigliarsi se
la Bibbia porge relazioni di uno
stesso avvenimento che differiscono
nei dettagli (per esempio, il libro
della Genesi presenta due racconti
diversi della creazione dell’uomo e
della donna). Si possono ricavare
numerosi insegnamenti dai diversi



racconti biblici delle origini, senza
dover pensare che tutti i fatti narrati
siano accaduti esattamente in quel
modo.

Il libro della Genesi riferisce anche
che, dopo il primo peccato, il mondo
attraversò un periodo di grandi
disordini e di ingiustizie, che Dio non
poteva accettare. Questa situazione
diede luogo al diluvio universale, che
costituisce il castigo di Dio per i
numerosi peccati degli uomini.
Tuttavia, dopo il diluvio Dio rinnovò
l’amicizia con Noè e la sua famiglia,
che si salvarono dal diluvio perché si
comportarono con giustizia, e
attraverso di loro la benevolenza
divina viene estesa a tutta la
creazione. Il Signore rinnovò con
Noè la relazione che aveva voluto
avere con Adamo, Eva e i suoi
discendenti. Dio sapeva che, benché
il cuore dell’uomo fosse incline al
peccato, la creazione aveva una sua
piena validità, era buona, e chiese



agli uomini che crescessero e si
moltiplicassero, così come lo aveva
chiesto ad Adamo. Con la storia di
Noè, Dio diede alla creatura umana
una seconda possibilità di vivere in
amicizia con Lui.

La storia della salvezza procede e
alcuni secoli dopo, Dio ha stipulato
un patto con Abramo. Qui ci
imbattiamo già in una scelta da parte
di Dio. Abramo riconobbe Dio come
unico Signore, gli obbedì con grande
fede, e Dio stabilì che Abramo fosse il
«padre di una moltitudine di
nazioni»[2]. Così Dio iniziò a riunire,
attraverso il Suo popolo, l’umanità
dispersa dal peccato. Due
generazioni più tardi Dio fece
cambiare il nome a Giacobbe: lo
chiamò Israele e i suoi dodici figli
furono i punti di partenza del popolo
di Israele: le dodici tribù di Israele.

Alcuni secoli più tardi, all’epoca di
Mosè, la storia di Dio con gli uomini



acquistò una dimensione più visibile
e impegnata. Il Dio di Abramo e dei
patriarchi fece di Israele il suo
popolo e lo liberò dalla schiavitù
degli egiziani. Dio strinse un’alleanza
con Mosè e mise il popolo sotto la sua
protezione e le sue leggi, e il popolo
accettò solennemente questa
alleanza e si impegnò a servire il
Signore e a dargli culto. Nella
traversata del Mar Rosso e nella
marcia attraverso il deserto del Sinai,
nell’arrivo alla terra promessa e
nella costituzione del regno di
Davide, Israele ebbe ripetutamente la
prova della protezione di Dio, perché
Israele è il suo popolo, che Egli stesso
ha formato fra tutti gli altri e che gli
appartiene come «un regno di
sacerdoti e una nazione santa»[3].

Nei secoli successivi Dio ha sostenuto
questa Alleanza e, per mezzo dei
Profeti, ha orientato il Suo popolo
verso la speranza di una salvezza
ultima e definitiva. Quando il popolo



perdeva la strada e dimenticava il
suo impegno con l’Alleanza, Dio
suscitava alcuni suoi servi con il
compito di ricondurre il popolo
all’obbedienza e alla giustizia. I
Profeti sostennero e confortarono il
popolo nella speranza, ma lo
avvertirono anche del pericolo di
una falsa fiducia nella sua
condizione di eletto perché questa
elezione, se non era corrisposta, si
poteva trasformare in sentenza, in
castigo di Dio per il peccato. Due
avvenimenti, in particolare, hanno il
carattere di castigo: la caduta del
regno del Nord (dieci delle dodici
tribù di Israele) nell’anno 722 a. C. e
l’esilio del Regno del Sud (le altre due
tribù che si erano separate secoli
prima), con la distruzione della sua
capitale, Gerusalemme, nell’anno 587
a. C.. Israele perse allora la sua
autonomia come popolo. Visse in
esilio, in terra di altri. Il Signore,
tuttavia, lo castigò ma non
l’abbandonò. Il libro di Isaia ci dà



notizia del ritorno del popolo
dall’esilio di Babilonia nella propria
terra, della rifondazione del popolo;
una rifondazione che fu solo
parziale, perché molti andarono
dispersi.

In tutto questo itinerario il popolo
imparò a conoscere Dio, seppe della
sua fedeltà e mantenne la speranza
che Egli avrebbe compiuto le
promesse di una salvezza ultima e
definitiva attraverso un re, un
discendente di Davide, il quale, alla
fine dei tempi avrebbe istituito una
nuova Alleanza. Un'alleanza che non
sarebbe stata scritta su tavole di
pietra, come l’antica: Dio stesso
l’avrebbe scritta nel cuore dei fedeli
mediante la presenza e l’azione dello
Spirito Santo. Sarebbe arrivato il
giorno in cui tutti i popoli sarebbero
accorsi in massa, attratti dallo
splendore della nuova Gerusalemme,
e avrebbero riconosciuto il Dio di
Israele. Sarebbe stato il giorno della



pace perpetua e del mondo unito
sotto un unico Dio.

Attraverso tutto questo processo con
le sue diverse tappe, Dio preparò il
suo popolo per lo sviluppo della
Rivelazione definitiva in Gesù Cristo.
È Lui il compimento delle promesse
dell’Antico Testamento e con Lui
arriva il rinnovamento annunciato
della fine dei tempi. Durante la sua
vita sulla terra Gesù ha comunicato
agli uomini dimensioni nuove e
impensate di Dio. Si è sempre riferito
al Dio dell’Antico Testamento, dei
Patriarchi, dei profeti e dei re, e la
sua predicazione ha avuto il timbro
del linguaggio e delle idee che il
popolo di Israele aveva condiviso per
secoli. Tuttavia la sua predicazione
su Dio, pur trovando dei parallelismi
nei testi vetero-testamentari e nel
pensiero ebraico della sua epoca,
aveva un accento completamente
nuovo, ed era pertanto
inconfondibile e unica. Gesù ha



proclamato che il Regno di Dio
preparato nell’Antico Testamento era
ormai molto vicino, e inoltre si
faceva presente nelle sue parole,
nelle sue opere e nella sua stessa
Persona.

2. La costituzione della Chiesa

«Il Signore Gesù, dopo aver pregato il
Padre, chiamò a sé quelli che egli
volle, e ne costituì dodici perché
stessero con lui, e per mandarli a
predicare il regno di Dio»[4]. Gesù
decise che, una volta terminata la
sua missione nel mondo, i discepoli
avrebbero potuto estendere il
messaggio di salvezza,
evangelizzando tutte le nazioni. Per
questo istituì il gruppo degli apostoli
e mise Pietro come loro capo.
Nell’Ultima Cena li introdusse nei
misteri del suo corpo e del suo



sangue donati in sacrificio e chiese
loro di attualizzarli in futuro. Li
costituì testimoni della sua
Risurrezione e inviò loro lo Spirito
Santo perché li fortificasse nella
missione. Gesù ha costituito la sua
Chiesa, luogo in cui gli uomini e le
donne di ogni epoca possono trovare
Cristo e seguirlo per la via che porta
alla vita eterna.

La Chiesa mantiene sempre viva la
memoria di Cristo e lo presenta non
come un essere del passato, ma come
colui che, essendo vissuto in questo
mondo in una determinata epoca, è
risuscitato e rimane tra noi per
sempre.

3. La Sacra Scrittura, la Tradizione
e il Magistero

a) La Sacra Scrittura



Il popolo di Israele, per ispirazione
divina, ha messo per iscritto nel
corso dei secoli la testimonianza
dello sviluppo della Rivelazione di
Dio fatta ai Patriarchi, ai profeti e a
persone giuste e rette. La Chiesa
accoglie e venera queste Scritture,
che costituirono la preparazione
operata da Dio in vista della grande
Rivelazione di Gesù Cristo. Inoltre,
anche gli apostoli e i primi discepoli
di Gesù misero per iscritto la
testimonianza della vita e dell’opera
di Cristo, del cui cammino terreno
erano stati testimoni, e in modo
particolare del mistero pasquale
della sua Morte e Risurrezione.
Diedero così origine ai libri del
Nuovo Testamento, che completano e
portano alla pienezza quelli
dell’Antico. Quello che nell’Antico
Testamento era preparato e
proclamato in simboli e figure, il
Nuovo lo testimonia mostrando la
verità contenuta nelle vicende della
storia di Gesù.



I libri sacri non si fondano soltanto
sul ricordo o sulla testimonianza
umana di ciò che Dio ha fatto in
Israele, e su ciò che ha fatto per
mezzo di Cristo; ma hanno un
fondamento più profondo perché la
sua ultima origine sta nell’azione
dello Spirito Santo, che ha illuminato
gli scrittori umani e li ha sostenuti
con la sua ispirazione e le sue luci.
Per questo motivo la Chiesa ritiene
che la Sacra Scrittura non sia
semplicemente una parola umana di
grande valore, ma che sia vera
Parola di Dio e venera le Scritture
come sante e sacre. Questo non
significa, comunque, che Dio abbia
“dettato” il testo agli autori dei libri:
l’azione rivelante del Signore ha
sostenuto determinati uomini che,
facendo uso delle proprie facoltà e
dei propri mezzi, lasciarono che Dio
operasse in loro e per mezzo di loro e
così «scrivessero come veri autori
tutte e soltanto quelle cose che Egli
voleva»[5].



Logicamente, nei libri sacri sono
presenti anche le limitazioni
culturali, filosofiche e teologiche
degli autori, che scrissero in
momenti e culture diversi. Ma questo
non è realmente un problema per
aver fede nella verità che
trasmettono perché questa verità è di
ordine religioso, vale a dire, non si
riferisce a una concezione scientifica
del mondo né a una cronaca esatta e
precisa della storia umana o a una
sapienza enigmatica. Si riferisce,
invece, al senso ultimo della vita
degli uomini, chiamati alla
comunione con Dio come suoi figli in
Gesù Cristo. La verità rivelata viene
trasmessa in molti modi: per mezzo
di diversi generi letterari, di
metafore e simboli, di racconti per
istruire nella virtù e di storie
realmente accadute. La presenza
dello Spirito Santo nella redazione
dei libri sacri ci garantisce che
«insegnano fermamente, fedelmente
e senza errore la verità che Dio per la



nostra salvezza volle fosse
consegnata»[6] in essi.

b) La Tradizione Apostolica e la
“Tradizione”

Prima di mettere per iscritto le
testimonianze della vita e dell’opera
di Cristo, gli apostoli e i primi
discepoli di Gesù predicarono quello
che avevano visto e ascoltato da Lui.
Ne hanno ripercorso tutte le azioni
conosciute, trasmettendo oralmente
alle comunità che andavano
fondando quello che avevano vissuto
accanto a Cristo, predicavano il
messaggio cristiano di salvezza e lo
realizzavano con la liturgia e i
sacramenti; tutte queste cose poi le
resero note negli scritti del Nuovo
Testamento. Esiste, dunque, una
trasmissione orale della vita e della
dottrina di Gesù che precede la
trasmissione scritta, e che,
successivamente, è stata elaborata
mediante il Nuovo Testamento.



Questa trasmissione orale
comprende molti aspetti che gli
apostoli impararono da Gesù e che
riceve il nome di “Tradizione
Apostolica”. Secondo quanto afferma
il Compendio del Catechismo, «La
Tradizione Apostolica è la
trasmissione del messaggio di Cristo
compiuta, agli inizi del cristianesimo,
dalla predicazione, dalla
testimonianza, dalle istituzioni, dal
culto e dagli scritti ispirati»[7].

Nel corso dei tempi la Chiesa
proclama la Tradizione Apostolica in
due maniere: oralmente, quando
predica e compie quanto ha imparato
da Cristo e che hanno insegnato gli
Apostoli, e per iscritto, quando
trasmette la Sacra Scrittura alle
nuove generazioni cristiane[8]. La
prima modalità (la tradizione orale)
viene chiamata semplicemente
“Tradizione”.



La Tradizione proviene dalle
testimonianze degli Apostoli sulla
vita e gli insegnamenti di Gesù;
pertanto la fonte è identica a quella
degli scritti del Nuovo Testamento.
Però le due (Tradizione e Scrittura)
hanno funzioni un po’ diverse: la
prima, essendo orale e pratica, è più
ricca e flessibile della seconda, e
inoltre garantisce con sicurezza
l’autenticità dei sacri testi. La
Scrittura è depositata in pagine
scritte: raccoglie in forma precisa e
immutabile quello che Gesù predicò
e visse, lo formula e lo determina, e
impedisce che gli insegnamenti con il
tempo siano travisati e vadano
sottoposti all’arbitrio dei
cambiamenti di cultura e di
mentalità. «Verba volant, scripta
manent», disse, a ragione,
l’imperatore romano Tito parlando al
senato romano.

La Scrittura e la Tradizione si
illuminano a vicenda: per esempio, la



Chiesa riconosce mediante la
Tradizione i libri che sono ispirati e
che, per questo motivo, fanno parte
del canone dei libri divinamente
ispirati. I libri che compongono la
Bibbia cristiana sono ben
determinati: quelli che la Tradizione
ha indicato come scritti con la
cooperazione della divina
Ispirazione. Si conoscono altri libri,
contemporanei ai Vangeli, che
parlano di Gesù in modo
approssimativo e fantasioso e che
non sono stati mai considerati
ispirati (gli scritti apocrifi). Dal canto
suo, la Scrittura aiuta a distinguere e
rinforza quello che appartiene alla
Tradizione. Serva da esempio il fatto
che, nel Nuovo Testamento, si
registra che Gesù digiunò quaranta
giorni nel deserto. Così l’aspetto
concreto della Tradizione di
digiunare nel tempo di Quaresima
trova sostegno e conferma nella
Scrittura.



c) Il Magistero della Chiesa

La successione dei tempi porta con sé
progresso materiale e cambiamenti
culturali e di mentalità. Si aprono
nuove prospettive e si pongono
nuove questioni che si ripercuotono
sul modo di vivere del cristiano. La
moralità di temi come lo sviluppo
ecologico sostenibile o il diritto ad
avere un posto di lavoro non fu mai
oggetto di discussione nell’antichità:
non si prospettavano questioni del
genere, che pure si ripercuotono sul
modo di vivere la vita cristiana. Ecco
perché il Signore, nello stabilire nella
sua Chiesa la distinzione tra pastori e
fedeli, diede ai primi una grazia (un
carisma) di discernimento di ciò che
è adatto alla vita cristiana delle
persone e delle comunità e di ciò che,
invece, danneggia e distrugge. Il
compito di insegnare, sostenuto da
questo carisma, riceve il nome di
“Magistero”. La funzione del
Magistero è una funzione di servizio.



Non è al di sopra della Sacra
Scrittura o della Tradizione, ma serve
a entrambe, interpretandole
correttamente ed esponendo con
fedeltà i loro contenuti.

L’interpretazione autentica dello
sviluppo della Rivelazione «compete
soltanto al Magistero vivo della
Chiesa, ovvero al Successore di
Pietro, il Vescovo di Roma, e ai
vescovi in comunione con lui»[9]. Essi
possono esercitare questa funzione
perché con l’ordinazione episcopale
ricevono un aiuto speciale dello
Spirito Santo (carisma di verità), che
facilita la comprensione da parte
loro del contenuto dello sviluppo
della Rivelazione nell’esercizio del
loro ministero. Anche se i Vescovi
presi individualmente possono
sbagliarsi, la Chiesa nel suo insieme
(l’unità del Romano Pontefice, dei
Vescovi in unione con lui e dei fedeli
cristiani) non cade mai in errore
nelle questioni che fanno parte dello



sviluppo della Rivelazione. Il
Romano Pontefice è nella piena
verità quando insegna
pubblicamente e solennemente (ex
cathedra) che una determinata
dottrina deve essere ritenuta
definitiva perché fa parte dello
sviluppo della Rivelazione divina. Lo
stesso vale per i concili ecumenici:
non sbagliano i pastori riuniti in
concilio e in unione con il Santo
Padre quando indicano che una
precisa verità deve essere accettata
perché fa parte della fede della
Chiesa. In questi e in altri casi la
Chiesa non sbaglia, perché lo Spirito
Santo la assiste affinché insegni in
modo autentico la dottrina di Cristo.

4. Come interpretare la Bibbia

La Bibbia contiene in sé la vita e la
storia del mondo e degli uomini.



L’insieme dei suoi libri ha una
grande ampiezza e, come la vita
stessa, contiene molteplici aspetti. A
volte può sembrare che la Bibbia si
contraddica o che propugni
atteggiamenti che non possono
essere veri perché non sono giusti.
Fra i temi controversi ci sono quelli
della violenza, quello della schiavitù,
il ruolo della donna, la vendetta, ecc.
Per questo è importante imparare a
comprendere ciò che la Scrittura
vuole insegnare in ogni tema e in
ogni unità di testo.

Il Concilio Vaticano II ha dedicato un
documento allo sviluppo della divina
Rivelazione: la Costituzione
Dogmatica Dei Verbum. Il capitolo III
segnala i principi e i criteri di cui
tener conto per interpretare la
Bibbia in modo corretto. In sintesi
sono questi:

a) In primo luogo il Concilio ricorda
che Dio è l’Autore della Sacra



Scrittura; ma in essa parla all’uomo
attraverso uomini e alla maniera
umana. Perciò, per una retta
interpretazione della Sacra Scrittura,
occorre cercare attentamente che
cosa hanno voluto affermare
veramente gli autori umani e che
cosa ha voluto manifestare Dio a
partire dalle parole umane.

b) In secondo luogo, dato che si tratta
di un libro ispirato da Dio, la
Scrittura si deve interpretare «con
l’aiuto dello stesso Spirito mediante il
quale è stata scritta»[10]. L’interprete
coglie il senso delle pagine bibliche,
quando ha senso soprannaturale e
invoca il sostegno della grazia divina
per poter comprendere la Scrittura
correttamente. Diversamente,
nell’interpretazione, prevalgano
pregiudizi o idee e interessi
personali.

c) In terzo luogo, è necessario
prestare una grande attenzione al



contenuto e all’unità di tutta la
Scrittura: solo intesa nella sua unità è
Scrittura. Questo principio è
importante anche perché non tutto
ciò che indica la Scrittura ha lo stesso
valore o la stessa forza; non in tutto
si esprime ugualmente la parola di
Dio. All’interno della Scrittura, esiste
una diversità di verità e di concetti.
Conoscerla aiuta a interpretare nella
loro autentica dimensione e portata i
passi che possono sorprendere il
lettore. Occorre sempre ricordare
che Cristo è il centro e il cuore della
Scrittura.

d) In quarto luogo, la Scrittura va
interpretata nel contesto della
Tradizione viva della Chiesa, perché
è l’espressione scritta di quello stesso
sviluppo della Rivelazione della
quale la Tradizione è espressione
orale. E insieme con la Tradizione è
necessario prestare attenzione alla
fede della Chiesa, che si esprime nel
suo Magistero, nell’armonia delle sue



verità, nell’unità della sua dottrina.
In concreto, quando l’interpretazione
di una pagina biblica,
apparentemente, è in contrasto con
una verità di fede definita,
certamente tale interpretazione è
falsa.

Antonio Ducay

Bibliografia di base

- Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 74-141.

- Concilio Vaticano II, cost. dogm. Dei
Verbum.

- Benedetto XVI, es. ap. Verbum
Domini, 30-IX-2010 (Parte I: Verbum
Dei).



- J. Burgraff, Teologia fondamentale.
Manuale di introduzione, Edizioni
Ares, Milano 2004, capp. IV e V.

[1] Cfr. Gen 3, 15.

[2] Ivi 17, 5.

[3] Es 19, 6.

[4] Lumen Gentium, 19.

[5] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 106.

[6] Cfr. Dei verbum, 11.

[7] n. 12.

[8] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 76

[9] Compendio, 16.

[10] Dei verbum, 12.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/tema-3-lo-
sviluppo-della-rivelazione/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/tema-3-lo-sviluppo-della-rivelazione/
https://opusdei.org/it/article/tema-3-lo-sviluppo-della-rivelazione/
https://opusdei.org/it/article/tema-3-lo-sviluppo-della-rivelazione/

	Tema 3. Lo sviluppo della Rivelazione

