
opusdei.org

TEMA 29. La persona
e la società

Per la persona umana la vita
sociale non è una qualcosa di
secondario, ma è richiesta dalla
sua natura: la persona cresce e
adempie la propria vocazione
solo in unione con gli altri.

10/05/2018

1. La socialità umana

Dio non ha creato l’uomo come
«essere solitario» ma ha voluto che
fosse un «essere sociale» (cfr. Gn 1,
27; 2, 18.20.23). Per la persona



umana la vita sociale non è qualcosa
di secondario, ma è dovuta a una
importante dimensione della sua
natura: la socialità. L’essere umano
può crescere e adempiere la propria
vocazione solo in unione con gli altri 
[1].

La socialità naturale diventa più
evidente alla luce della fede, in
quanto manifesta una certa
somiglianza fra la vita intima della
Santissima Trinità e la comunione
(comune unione, partecipazione) che
si deve instaurare tra gli uomini; tutti
siamo stati ugualmente redenti da
Cristo e siamo chiamati ad un unico e
medesimo fine [2] . La Rivelazione ci
fa vedere che la vita di relazione
dell’uomo deve essere aperta a tutti,
nessuno escluso; essa si deve
caratterizzare per una completa
gratuità, perché nel prossimo, più
che un proprio simile, si vede
l’immagine viva di Dio, e perciò è



necessario essere disposti a darsi
fino alle estreme conseguenze [3].

L’uomo, pertanto, «è chiamato ad
esistere “per” gli altri, a diventare un
dono» [4] , anche se non si limiterà a
questo; è chiamato ad esistere non
solo “con” gli altri o “insieme” agli
altri, ma “per” gli altri, e questo
significa servire, amare. La libertà
umana «si degrada quando egli
stesso, cedendo alle troppe facilità
della vita, si chiude in una specie di
aurea solitudine» [5].

La dimensione naturale e la
dimensione soprannaturale della
socialità non significano, tuttavia,
che le relazioni sociali si possano
limitare a pura spontaneità: molte
qualità naturali dell’essere umano
(per esempio, il linguaggio)
richiedono formazione e pratica per
una loro corretta realizzazione. Lo
stesso accade con la socialità: è



necessario un impegno personale e
collettivo per perfezionarla [6].

La socialità non si limita agli aspetti
politici e di scambi materiali; sono
ancora più importanti le relazioni
basate sugli aspetti più propriamente
umani: anche per ciò che riguarda
l’ambito sociale si deve mettere in
primo piano gli elementi spirituali 
[7] . Ecco perché la reale possibilità
di edificare una società degna della
persona consiste nella crescita
interiore. La storia dell’umanità non
è mossa da un determinismo
impersonale, ma dalla interazione
tra le generazioni di uomini, i cui atti
liberi costruiscono l’ordine sociale 
[8] . Tutto ciò mette in evidenza la
necessità di dare rilievo particolare
ai valori spirituali e alle relazioni
disinteressate, che nascono dalla
disposizione all’autodonazione, ecc.
E questo tanto come regola di
condotta personale quanto come
schema organizzativo della società.



La socialità deve fare i conti con
un’altra caratteristica degli uomini:
la loro radicale eguaglianza e la
diversità delle caratteristiche
personali. Tutti gli uomini
posseggono la stessa natura e la
stessa origine, tutti sono stati redenti
da Cristo e sono chiamati a
partecipare alla medesima
beatitudine divina: «Tutti, quindi,
godono di una eguale dignità» ( 
Catechismo , 1934). Accanto a questa
eguaglianza esistono anche alcune
disuguaglianze che, se non sono
cattive, devono essere accettate e
valorizzate: «Tali differenze
rientrano nel piano di Dio, il quale
vuole che ciascuno riceva dagli altri
ciò di cui ha bisogno, e che coloro che
hanno “talenti” particolari ne
comunichino i benefici a coloro che
ne hanno bisogno» ( Catechismo ,
1937).

2. La società



La socialità umana si concreta
attraverso la creazione di forme
associative con lo scopo di
raggiungere diverse finalità: «Una 
società è un insieme di persone
legate in modo organico da un
principio di unità che supera ognuna
di loro» ( Catechismo , 1880).

I loro obiettivi sono molteplici, come
molteplici sono i motivi i di legame
tra gli uomini: affinità, razza, lingua,
patria, cultura, ecc. Esiste perciò
un’ampia gamma di istituzioni e
associazioni, che possono essere
costituite da poche persone, come la
famiglia, o da un numero sempre
maggiore man mano che si passa
dalle associazioni alla città, allo Stato
e alla Comunità internazionale.

Certe società, quali la famiglia e la
comunità civile, derivano
direttamente dalla natura dell’uomo
e sono necessarie; esse possono
anche possedere elementi culturali



che perfezionano la natura umana.
Altre nascono dalla libera iniziativa e
rispondono a ciò che si potrebbe
chiamare “inculturazione” delle
inclinazioni naturali delle persone e
che, come tali, devono essere
incoraggiate (cfr. Catechismo , 1882; 
Compendio della Dottrina Sociale
della Chiesa , 151).

Lo stretto legame che esiste tra la
persona e la vita sociale spiega
l’enorme influenza della società nello
sviluppo positivo o al
danneggiamento dell’uomo, come
conseguenza di una organizzazione
sociale difettosa. Il comportamento
delle persone dipende, in qualche
modo, dalla società che è prodotta
della loro stessa cultura. Non si può
mai ridurre l’essere umano a un
elemento anonimo della società [9] ,
pertanto è bene ricordare che il
pieno sviluppo della persona e il
progresso sociale si influenzano
reciprocamente [10] : tra la



dimensione personale e la
dimensione sociale dell’uomo non c’è
contrapposizione ma
complementarietà; o meglio, sono
due dimensioni in intima
connessione che si influenzano a
vicenda.

A motivo di ciò, a causa dei peccati
degli uomini, si arrivano a generare
nella società alcune strutture
ingiuste o strutture di peccato [11] .
Queste strutture si oppongono al
retto ordine della società, rendono
più difficile la pratica delle virtù e
facilitano i peccati personali, ad
esempio contro la giustizia, la carità,
la castità, ecc. Possono essere
consuetudini immorali generalizzate
(come la corruzione nella politica e
nell’economica), leggi ingiuste (come
quelle che permettono l’aborto), ecc. 
[12] . Le strutture di peccato debbono
essere eliminate e sostituite da
strutture giuste.



Un mezzo di capitale importanza per
smontare le strutture ingiuste e
cristianizzare le relazioni
professionali e l’intera società è
l’impegno di vivere con coerenza le
norme di morale professionale; del
resto, tale impegno è condizione
necessaria per santificarsi nel lavoro
professionale.

3. L’autorità [13]

«Ogni comunità umana ha bisogno di
una autorità che la regga. Tale
autorità trova il proprio fondamento
nella natura umana. È necessaria
all’unità della comunità civica. Suo
compito è quello di assicurare, per
quanto possibile, il bene comune
della società» ( Catechismo , 1898).

Dato che la socialità è propria della
natura umana, si deve concludere
che ogni autorità legittima emana da
Dio, in quanto Autore della natura
(cfr. Rm 13, 1; Catechismo , 1899);
però «la determinazione dei regimi



politici e la designazione dei
governanti sono lasciate alla libera
decisione dei cittadini» [14].

La legittimità morale dell’autorità
non procede da se stessa: essa è al
servizio di Dio (cfr. Rm 13, 4) in
ordine al bene comune [15] . Quelli
che sono costituiti come autorità
devono esercitarla come servizio,
praticare la giustizia distributiva,
evitare il favoritismo e ogni interesse
personale, non comportarsi in
maniera dispotica (cfr. Catechismo ,
1902, 2235 e 2236).

«Se la pubblica autorità può talvolta
rinunciare a reprimere quanto
provocherebbe, se proibito, un
danno più grave (cfr. San Tommaso
d’Aquino, Summa Theologiae, I-II, q.
96, a.2), essa però non può mai
accettare di legittimare, come diritto
dei singoli – anche se questi fossero
la maggioranza dei componenti la
società -, l’offesa inferta ad altre



persone attraverso il
misconoscimento di un loro diritto
così fondamentale come quello della
vita» [16].

Per ciò che riguarda i sistemi politici,
«la Chiesa apprezza il sistema della
democrazia, in quanto assicura la
partecipazione dei cittadini alle
scelte politiche e garantisce ai
governati la possibilità sia di
eleggere che di controllare i propri
governanti» [17] . L’ordinamento
democratico dello Stato fa parte del
bene comune; «ma il valore della
democrazia sta o cade con i valori
che essa incarna e promuove:
fondamentali e imprescindibili sono
certamente la dignità di ogni persona
umana, il rispetto dei suoi diritti
intangibili e inalienabili» [18] . «Una
democrazia senza valori si converte
facilmente in un totalitarismo» [19].

4. Il bene comune



Per bene comune si intende
«l’insieme di quelle condizioni della
vita sociale che permettono ai
gruppi, come ai singoli membri, di
raggiungere la propria perfezione
più pienamente e più speditamente» 
[20] . Il bene comune, dunque, non è
solo di ordine materiale ma anche
spirituale (tra loro interconnessi) e
comporta « tre elementi essenziali » ( 
Catechismo , 1906):

- rispettare la persona e la sua libertà
[21] ;

- procurare il benessere sociale e lo
sviluppo umano integrale [22] ;

- promuovere «la pace, cioè la
stabilità e la sicurezza di un ordine
giusto» ( Catechismo , 1909) [23].

Tenendo presente la natura sociale
dell’uomo, il bene di ciascuno è
necessariamente in rapporto con il
bene comune e questo, a sua volta,
non può essere orientato che al



progresso delle singole persone (cfr. 
Catechismo , 1905 e 1912) [24].

L’ambito del bene comune non è
soltanto la città o la nazione. Esiste
anche «un bene comune universale .
Questo richiede una organizzazione
della comunità delle nazioni» ( 
Catechismo , 1911).

5. La società e la dimensione
trascendente della persona

La socialità riguarda tutte le
caratteristiche della persona e,
pertanto, la sua dimensione
trascendente. La profonda verità
sull’uomo, da cui proviene la sua
dignità, consiste nell’essere
immagine e somiglianza di Dio e
nell’essere chiamato alla comunione
con Lui [25] ; per questo «la
dimensione teologica risulta
necessaria sia per interpretare che
per risolvere gli attuali problemi
della convivenza umana» [26].



Questo spiega il pericolo di
impostazioni sociali che trascurano
la dimensione trascendente.
L’ateismo – nelle sue varie
manifestazioni – è uno dei fenomeni
più gravi del nostro tempo e le sue
conseguenze per la vita sociale [27]
sono deleterie. Questo è
particolarmente evidente nell’attuale
momento: man mano che si perdono
le radici religiose della comunità, le
relazioni tra le sue componenti
diventano più tese e violente, perché
si debilita e addirittura si perde la
forza morale per agire bene [28].

Se si vuole che l’ordine sociale abbia
una base stabile è necessario che
abbia un fondamento assoluto che
non sia alla mercé delle opinioni
mutevoli o dei giochi di potere. Solo
Dio è fondamento assoluto [29] .
Pertanto si deve evitare la
separazione e, ancor più, la
contrapposizione tra la dimensione
religiosa e quella sociale della



persona umana [30] ; è necessario
armonizzare questi due ambiti della
realtà dell’uomo. Esse si richiedono e
si promuovono a vicenda: la ricerca
sincera di Dio (Cfr. Catechismo , 358 e
1721; Compendio della Dottrina
Sociale della Chiesa , 109) e la
sollecitudine per il prossimo e per il
mondo, che risulta rafforzata
piuttosto che indebolita dalla
dimensione teocentrica [31].

Di conseguenza, per favorire lo
sviluppo della società, è
indispensabile la crescita spirituale:
il rinnovamento sociale si alimenta
della vita spirituale. In effetti,
l’incontro con Dio nell’orazione
introduce nel mondo una forza
misteriosa che cambia i cuori, li
muove alla conversione e per ciò dà
l’energia necessaria per trasformare
le strutture sociali.

Impegnarsi nel cambiamento della
società senza un impegno serio nel



cambiamento personale, è un
miraggio che finisce in delusione e
spesso produce un forti danni. Un
“nuovo ordine sociale” concreto,
pertanto sempre migliorabile,
richiede crescita delle competenze
tecniche e scientifiche necessarie 
[32] , la formazione morale e la vita
spirituale; da questo dipenderà il
rinnovamento delle istituzioni e delle
strutture [33] . Non va dimenticato
che l’impegno per edificare un
ordine sociale più giusto nobilita la
persona che lo promuove.

6. La partecipazione dei cattolici
alla vita pubblica

Partecipare alla promozione del bene
comune, ognuno secondo il posto che
occupa e il ruolo che svolge, è un
dovere «inerente alla dignità della
persona umana» ( Catechismo , 1913).
«Non vi sia alcuno che […] indulga a
un’etica puramente individualistica» 
[34] . Per questo, «i cittadini, per



quanto è possibile, devono prendere
parte attiva alla vita pubblica » ( 
Catechismo , 1915) [35].

Il diritto e il dovere di partecipare
alla vita sociale deriva dal principio
di sussidiarietà: «Una società di
ordine superiore non deve
interferire nella vita interna di una
società di ordine inferiore,
privandola delle sue competenze, ma
deve piuttosto sostenerla in caso di
necessità e aiutarla a coordinare la
sua azione con quella delle altre
componenti sociali, in vista del bene
comune» [36].

Questa partecipazione si realizza
innanzitutto con il compimento
responsabile dei propri doveri
familiari e professionali (cfr. 
Catechismo , 1914) e degli obblighi di
giustizia legale (per esempio, il
pagamento delle imposte) [37] . Si
realizza anche mediante la pratica



delle virtù, specialmente della
solidarietà.

Tenendo presente l’interdipendenza
delle persone e dei gruppi umani, la
partecipazione alla vita pubblica
deve farsi con uno spirito di
solidarietà, inteso come impegno a
favore degli altri [38] . La solidarietà
deve essere fine e criterio per
l’organizzazione della società, non
come semplice desiderio
moralizzante, ma come esplicita e
legittima esigenza dell’essere umano;
in buona misura, la pace del mondo
dipende da essa (cfr. Catechismo,
1939 e 1941) [39] . Anche se la
solidarietà riguarda tutti gli uomini,
un motivo di urgenza fa sì che la
solidarietà sia più necessaria quanto
più difficili sono le situazioni delle
persone: si tratta dell’amore
preferenziale per chi ha bisogno (cfr.
Catechismo , 1932, 2443-2449; 
Compendio della Dottrina Sociale
della Chiesa , 183-184).



In quanto cittadini, i fedeli hanno gli
stessi diritti gli stessi doveri di coloro
che si trovano in identica situazione;
e, in quanto cattolici, hanno una
ulteriore responsabilità (cfr. Tt 3, 1-2;
1 Pt 2, 13-15) [40] . Per questo, «i
fedeli laici non possono affatto
abdicare alla partecipazione alla
“politica”» [41] . Questa
partecipazione « è particolarmente
necessaria quando si tratta di
scoprire, di ideare mezzi per
permeare delle esigenze della
dottrina e della vita cristiana le
realtà sociali, politiche ed
economiche» ( Catechismo , 899).

Visto che in non poche occasioni le
leggi civili non sono conformi agli
insegnamenti della Chiesa, i cattolici
debbono fare il possibile,
collaborando con altri cittadini di
buona volontà, per rettificarle
utilizzando i canali legittimi e
vivendo la carità [42] . In ogni caso,
devono adeguare la propria condotta



alla dottrina cattolica, anche nel caso
in cui ciò possa arrecare loro qualche
inconveniente, tenendo conto che si
deve obbedire a Dio prima che agli
uomini (cfr. At 5, 29).

In sostanza, i cattolici devono
esercitare i diritti civili e compiere i
loro doveri; questo riguarda in
particolare i laici, che sono chiamati
a santificare il mondo dall’interno,
con iniziativa e responsabilità, senza
aspettarsi che sia la Gerarchia a
risolvere i problemi con le autorità
civili o a proporre loro le soluzioni
da adottare [43].

Enrique Colom

Bibliografia di base Catechismo della
Chiesa Cattolica , 1877-1917;
1939-1942; 2234-2249.

Compendio della dottrina sociale della
Chiesa , 34-43; 149-151; 164-170;
541-574.



Letture raccomandate

San Josemaría, Omelia Cristo Re , in È
Gesù che passa , 179-187.

Congregazione per la Dottrina della
Fede, Nota dottrinale su alcune
questioni riguardanti l’impegno e il
comportamento dei cattolici nella vita
politica , 24- XI-2002.

-----------------------------------

[1] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spes , 24-25;
Congregazione per la Dottrina della
Fede, Ist. Libertatis conscientia , 32; 
Compendio della Dottrina Sociale
della Chiesa , 110.

[2] «L’essere in comunione con Gesù
Cristo ci coinvolge nel suo essere
“per tutti”, ne fa il nostro modo di
essere. Egli ci impegna per gli altri,
ma solo nella comunione con Lui
diventa possibile esserci veramente
per gli altri, per



l’insieme» (Benedetto XVI, Enc. Spe
salvi , 30-XI-2007, 28).

[3] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc. 
Sollicitudo rei socialis , 30-XII-1987,
40.

[4] Giovanni Paolo II, Lettera Ap. 
Mulieris dignitatem , 15-VIII-1988, 7.

[5] Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spes , 31.

[6] «La socialità umana non sfocia
automaticamente verso la
comunione delle persone, verso il
dono di sé. A causa della superbia e
dell’egoismo, l’uomo scopre in se
stesso germi di asocialità, di chiusura
individualistica e di sopraffazione
dell’altro» ( Compendio della Dottrina
Sociale della Chiesa , 150).

[7] Cfr. Benedetto XVI, Enc. Spe salvi ,
24 a).



[8] «La società storicamente esistente
scaturisce dall’intrecciarsi delle
libertà di tutte le persone che in essa
interagiscono, contribuendo,
mediante le loro scelte, ad edificarla
o ad impoverirla» ( Compendio della
Dottrina Sociale della Chiesa , 163).

[9] «Principio, soggetto e fine di tutte
le istituzioni sociali è e deve essere la
persona umana» (Concilio Vaticano
II, Cost. Gaudium et spes , 25). Cfr. Pio
XII, Radiomessaggio di Natale , 24-
XII-1942: AAS 35 (1943) 12; Giovanni
XXIII, Mater et Magistra : AAS 53
(1961) 453; Catechismo , 1881; 
Compendio della Dottrina Sociale
della Chiesa , 106.

[10] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc. 
Sollicitudo rei socialis , 38; 
Catechismo , 1888; Compendio della
Dottrina Sociale della Chiesa , 62, 82 e
134.

[11] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc. 
Sollicitudo rei socialis , 36.



[12] «La Chiesa, quando parla di 
situazioni di peccato o denuncia
come peccati sociali certe situazioni o
certi comportamenti collettivi […], sa
e proclama che tali casi di peccato
sociale sono il frutto,
l’accumulazione e la concentrazione
di molti peccati personali . Si tratta
dei personalissimi peccati di chi
genera e favorisce l’iniquità o la
sfrutta; di chi, potendo fare qualcosa
per evitare, o eliminare, o almeno
limitare certi mali sociali, omette di
farlo per pigrizia, per paura e
omertà, per mascherata complicità o
per indifferenza; di chi cerca rifugio
nella presunta impossibilità di
cambiare il mondo; e anche di chi
pretende estraniarsi dalla fatica e dal
sacrificio», (Giovanni Paolo II, Es. Ap.
Reconciliatio et paenitentia , 2-
XII-1984, 16).

[13] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. 
Lumen gentium , 36; Giovanni Paolo
II, Enc. Centesimus annus , 1-V-1991,



38; Compendio della Dottrina Sociale
della Chiesa , 570. Si tratta,
generalmente di un processo, non di
un cambiamento istantaneo, che
spesso comporta che i fedeli
dovranno convivere con queste
strutture e sopportarne le
conseguenze, senza lasciarsi
corrompere e senza cedere
nell’impegno di cambiarle. È bene
meditare le parole del Signore: «Non
chiedo che tu li tolga dal mondo, ma
che li custodisca dal maligno» ( Gv
17, 15).

[14] Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spes , 74. Cfr. 
Catechismo , 1901.

[15] «L’autorità è esercitata
legittimamente soltanto se ricerca il
bene comune del gruppo considerato
e se, per conseguirlo, usa mezzi
moralmente leciti. Se accade che i
governanti emanino leggi ingiuste o
prendano misure contrarie all’ordine



morale, tali disposizioni non sono
obbliganti per le coscienze» ( 
Catechismo , 1903).

[16] Giovanni Paolo II, Enc. 
Evangelium vitae , 25-III-1995, 71.

[17] Giovanni Paolo II, Enc. 
Centesimus annus , 46.

[18] Giovanni Paolo II, Enc. 
Evangelium vitae , 70. Il Papa si
riferisce in particolare al diritto di
ogni essere umano innocente alla
vita, cui si oppongono le leggi
sull’aborto.

[19] Giovanni Paolo II, Enc. 
Centesimus annus , 46.

[20] Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spes , 26. Cfr. 
Catechismo , 1906.

[21] «In nome del bene comune, i
pubblici poteri sono tenuti a
rispettare i diritti fondamentali ed



inalienabili della persona umana.
[…] In particolare, il bene comune
consiste nelle condizioni d’esercizio
delle libertà naturali che sono
indispensabili al pieno sviluppo della
vocazione umana» ( Catechismo ,
1907).

[22] L’autorità, rispettando il
principio di sussidiarietà e
promuovendo l’iniziativa privata,
deve procurare che ognuno disponga
del necessario per condurre una vita
decorosa: vitto, vestito, salute, lavoro,
educazione e cultura, informazione
conveniente, ecc. (Cfr. Catechismo ,
1908 e 2211).

[23] La pace non è semplice assenza
della guerra. La pace non si può
ottenere senza la tutela della dignità
delle persone e dei popoli (cfr. 
Catechismo , 2304). La pace è la
«tranquillità
dell’ordine» (Sant’Agostino, De
civitate Dei , 19, 13). È frutto della



giustizia (cfr . Is 32, 17). L’autorità
deve garantire, con mezzi leciti, «la 
sicurezza della società e quella dei
suoi membri. Esso [il bene comune] è
l’origine del diritto alla legittima
difesa personale e collettiva» ( 
Catechismo , 1909).

[24] L’ordine sociale e il suo
progresso debbono sempre lasciar
prevalere il bene delle persone […] e
non il contrario (Concilio Vaticano II,
Cost. Gaudium et spes , 26).

[25] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spes, 19.

[26] Giovanni Paolo II, Enc. 
Centesimus annus , 55. Cfr. Concilio
Vaticano II, Cost. Gaudium et spes , 11
e 41.

[27] Giovanni Paolo II, Enc. 
Evangelium vitae , 21-24. Giovanni
Paolo II, dopo aver parlato
dell’errore delle ideologie,
aggiungeva: «Se ci si domanda poi



donde nasca quell’errata concezione
della natura della persona e della
“soggettività” della società, bisogna
rispondere che la prima causa è
l’ateismo. È nella risposta all’appello
di Dio, contenuto nell’essere delle
cose, che l’uomo diventa consapevole
della sua trascendente dignità. […] La
negazione di Dio priva la persona del
suo fondamento e, di conseguenza,
induce a riorganizzare l’ordine
sociale prescindendo dalla dignità e
responsabilità della
persona» (Giovanni Paolo II, Enc. 
Centesimus annus , 13).

[28] L’uomo può costruire la società e
«organizzare la terra senza Dio, ma
senza Dio egli non può alla fine che
organizzarla contro l’uomo.
L’umanesimo esclusivo è un
umanesimo inumano» (Paolo VI, Enc.
Populorum progressio , 26-III-1967,
42). Cfr. Giovanni XXIII, Enc. Mater et
Magistra : AAS 53 (1961) 452-453;
Concilio Vaticano II, Cost. Gaudium et



spes , 21; Benedetto XVI, Enc. Deus
caritas est , 25-XII-2005, 42.

[29] Cfr. Leone XIII, Enc. Diuturnum
illud : Acta Leonis XIII, 2 (1882) 277 e
278; Pio XI, Enc. Caritate Christi : AAS
24 (1932) 183-184.

[30] Alcuni vedono «nel
cristianesimo soltanto un insieme di
pratiche e atti di pietà, senza
coglierne il nesso con le situazioni
della vita ordinaria, con l’urgenza di
far fronte alle necessità degli altri e
di sforzarsi per eliminare le
ingiustizie. […] Altri, invece, tendono
a immaginare che per poter essere
umani bisogna mettere in sordina
alcuni aspetti centrali del dogma
cristiano, e agiscono come se la vita
di preghiera, il colloquio continuo
con Dio, costituissero un’evasione
dalle proprie responsabilità e un
abbandono del mondo. Dimenticano
che fu proprio Gesù a rivelarci fino a
quali estremi debbono essere spinti



l’amore e il servizio. Soltanto se
cerchiamo di capire il mistero
dell’amore di Dio, il mistero
dell’amore che arriva fino alla morte,
saremo capaci di darci totalmente
agli altri senza lasciarci sopraffare
dalle difficoltà o
dall’indifferenza» (San Josemaría, È
Gesù che passa , 98).

[31] Esiste una «interazione
necessaria tra amore di Dio e amore
del prossimo […]. Se il contatto con
Dio manca del tutto nella mia vita,
posso vedere nell’altro sempre
soltanto l’altro e non riesco a
riconoscere in lui l’immagine divina.
Se però nella mia vita tralascio
completamente l’attenzione per
l’altro, volendo essere solamente
“pio” e compiere i miei “doveri
religiosi”, allora s’inaridisce anche il
rapporto con Dio» (Benedetto XVI,
Enc. Deus caritas est , 18). Cfr.
Giovanni Paolo II, Enc. Evangelium



vitae , 35-36; Compendio della
Dottrina Sociale della Chiesa , 40.

[32] «Qualsiasi lavoro professionale
richiede una formazione previa e lo
sforzo costante per elevare il livello
di questa preparazione e per
aggiornarla in rapporto alle
circostanze sempre nuove. Questa
esigenza rappresenta un dovere del
tutto speciale per coloro che aspirano
a posti direttivi della società: essi
infatti sono chiamati a svolgere un
servizio della massima importanza,
dal quale dipende il bene di
tutti» (San Josemaría, Colloqui , 90).

[33] «A un mondo migliore si
contribuisce soltanto facendo il bene
adesso e in prima persona, con
passione e ovunque ce ne sia la
possibilità» (Benedetto XVI, Enc. Deus
caritas est , 31 b).

[34] Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spes , 30.



[35] «Un uomo o una società che non
reagiscono davanti alle tribolazioni e
alle ingiustizie, e che non cerchino di
alleviarle, non sono un uomo o una
società all’altezza dell’amore del
Cuore di Cristo. I cristiani – pur
conservando sempre la più ampia
libertà di studiare e di mettere in
pratica soluzioni diverse, e godendo
pertanto di un logico pluralismo –
devono coincidere nel comune
desiderio di servire l’umanità.
Altrimenti il loro cristianesimo non
sarà la Parola e la Vita di Gesù; sarà
un travestimento, un inganno, di
fronte a Dio e di fronte agli
uomini» (San Josemaría, È Gesù che
passa , 167).

[36] Giovanni Paolo II, Enc. 
Centesimus annus , 48. Cfr. 
Catechismo , 1883; Compendio della
Dottrina Sociale della Chiesa , 186 e
187.



«Il principio di sussidiarietà si
oppone a tutte le forme di
collettivismo. Esso precisa i limiti
dell’intervento dello Stato. Mira ad
armonizzare i rapporti tra gli
individui e le società. Tende ad
instaurare un autentico ordine
internazionale» ( Catechismo , 1885).

Dio «assegna ad ogni creatura le
funzioni che essa è in grado di
esercitare, secondo le capacità
proprie della sua natura. Questo
modo di governare deve essere
imitato nella vita sociale. Il
comportamento di Dio nel governo
del mondo, che testimonia un
profondissimo rispetto per la libertà
umana, dovrebbe ispirare la
saggezza di coloro che governano le
comunità umane. Costoro devono
comportarsi come ministri della
Provvidenza divina» ( Catechismo ,
1884).



[37] La giustizia legale è la virtù che
induce la persona a dare ciò che il
cittadino deve equamente alla
comunità (cfr. Catechismo , 2411).

«La sottomissione all’autorità e la
corresponsabilità nel bene comune
comportano l’esigenza morale del
versamento delle imposte» ( 
Catechismo , 2240). «La frode e altri
sotterfugi mediante i quali alcuni si
sottraggono alle imposizioni della
legge e alle prescrizioni del dovere
sociale, vanno condannati con
fermezza perché incompatibili con le
esigenze della giustizia» ( 
Catechismo , 1916).

[38] «Si tratta dell’interdipendenza ,
sentita come sistema determinante di
relazioni nel mondo contemporaneo,
nelle sue componenti economica,
culturale, politica e religiosa, e
assunta come categoria morale.
Quando l’interdipendenza viene così
riconosciuta, la correlativa risposta,



come atteggiamento morale e sociale,
come “virtù”, è la solidarietà»
Giovanni Paolo II, Enc. Sollicitudo rei
socialis , 38).

[39] Cfr. Compendio della Dottrina
Sociale della Chiesa , 193-195.

[40] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spes , 75.

[41] Giovanni Paolo II, Es. Ap. 
Christifideles laici , 30-XII-1988, 42.

[42] Per esempio, «quando non fosse
possibile scongiurare o abrogare
completamente una legge abortista,
un parlamentare, la cui personale
assoluta opposizione all’aborto fosse
chiara e a tutti nota, potrebbe
lecitamente offrire il proprio
sostegno a proposte mirate a limitare
i danni di una tale legge e a
diminuirne gli effetti negativi sul
piano della cultura e della moralità
pubblica» (Giovanni Paolo II, Enc. 
Evangelium vitae , 73).



[43] Spetta ai laici, «attraverso la loro
libera iniziativa e senza attendere
passivamente consegne o direttive, di
penetrare di spirito cristiano la
mentalità della loro comunità di
vita» (Paolo VI, Enc. Populorum
progressio , 81). Cfr. Concilio
Vaticano II, Cost. Lumen gentium , 31;
Cost. Gaudium et spes , 43; Giovanni
Paolo II, Es. Ap. Christifideles laici ,
15; Catechismo , 2442.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/tema-29-la-
persona-e-la-societa/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/tema-29-la-persona-e-la-societa/
https://opusdei.org/it/article/tema-29-la-persona-e-la-societa/
https://opusdei.org/it/article/tema-29-la-persona-e-la-societa/

	TEMA 29. La persona e la società

