
opusdei.org

TEMA 27. La
moralità degli atti
umani

L’agire è moralmente buono
quando le scelte della libertà
sono conformi al vero bene
dell’uomo.

12/05/2018

1. La moralità degli atti umani

«Gli atti umani, cioè gli atti
liberamente scelti in base ad un
giudizio di coscienza, sono
moralmente qualificabili. Essi sono
buoni o cattivi» ( Catechismo , 1749).



«L’agire è moralmente buono quando
le scelte della libertà sono conformi
al vero bene dell’uomo ed esprimono
così l’ordinazione volontaria della
persona verso il suo fine ultimo, cioè
Dio stesso» [1] . «La moralità degli
atti umani dipende:

- dall’oggetto;

- dal fine che ci si prefigge o
dall’intenzione;

- dalle circostanze dell’azione.

L’oggetto, l’intenzione e le
circostanze rappresentano le “fonti”,
o elementi costitutivi, della moralità
degli atti umani» (Catechismo, 1750).

2. L’oggetto morale

L’oggetto morale «è il fine prossimo
di una scelta deliberata, che
determina l’atto del volere della
persona che agisce» [2] . Il valore
morale degli atti umani (che siano



buoni o cattivi) dipende anzitutto
dalla conformità dell’oggetto o
dell’atto voluto con il bene della
persona, in base al giudizio della
retta ragione [3] . Solo se l’atto
umano è buono per il suo oggetto è
“ordinabile” al fine ultimo [4] .

Alcuni atti sono intrinsecamente
cattivi perché lo sono «sempre e per
sé, ossia per il loro stesso oggetto,
indipendentemente dalle ulteriori
intenzioni di chi agisce e dalle
circostanze» [5] .

Il proporzionalismo e il 
consequenzialismo sono teorie
erronee sulla nozione e la
formazione dell’oggetto morale di
una azione, secondo le quali esso si
dovrebbe stabilire in base alla
“proporzione” tra i beni e i mali che
si perseguono, o alle “conseguenze”
che ne possono derivare [6] .

3. L’intenzione



Nell’agire umano «il fine è il termine
primo dell’intenzione e designa lo
scopo perseguito nell’azione.
L’intenzione è un movimento della
volontà verso il fine; riguarda il
termine dell’agire» ( Catechismo ,
1752) [7] . Un atto che, per il suo
oggetto, è “ordinabile” a Dio,
«raggiunge la sua perfezione ultima e
decisiva quando la volontà lo ordina
effettivamente a Dio» [8] .
L’intenzione del soggetto che agisce
«è un elemento essenziale per la
qualificazione morale dell’azione» ( 
Catechismo , 1752).

L’intenzione «non si limita ad
indirizzare le nostre singole azioni,
ma può ordinare molteplici azioni
verso un medesimo scopo; può
orientare l’intera vita verso il fine
ultimo» ( Catechismo , 1752) [9] .
«Una medesima azione può anche
essere ispirata da diverse
intenzioni» ( ibidem ).



«Un’intenzione buona non rende né
buono né giusto un comportamento
in se stesso scorretto. Il fine non
giustifica i mezzi» ( Catechismo ,
1753) [10] . «Al contrario, la presenza
di un’intenzione cattiva (quale la
vanagloria), rende cattivo un atto
che, in sé, può essere buono (come
l’elemosina; cfr. Mt 6,
2-4)» (Catechismo, 1753).

4. Le circostanze

Le circostanze «sono gli elementi
secondari di un atto morale.
Concorrono ad aggravare oppure a
ridurre la bontà o la malizia morale
degli atti umani (per esempio,
l’ammontare di una rapina). Esse
possono anche attenuare o
aumentare la responsabilità di chi
agisce (agire, per esempio, per paura
della morte)» ( Catechismo , 1754). Le
circostanze «non possono rendere né
buona né giusta un’azione
intrinsecamente cattiva» ( ibidem ).



«L’atto moralmente buono suppone,
ad un tempo, la bontà dell’oggetto,
del fine e delle circostanze» ( 
Catechismo , 1755) [11] .

5. Le azioni indirettamente
volontarie

«Un’azione può essere
indirettamente volontaria quando è
conseguenza di una negligenza
riguardo a ciò che si sarebbe dovuto
conoscere o fare» ( Catechismo ,
1736) [12] .

«Un effetto può essere tollerato senza
che sia voluto da colui che agisce; per
esempio, lo sfinimento di una madre
al capezzale del figlio malato.
L’effetto dannoso non è imputabile se
non è stato voluto né come fine né
come mezzo dell’azione, come può
essere la morte incontrata nel
portare soccorso a una persona in
pericolo. Perché l’effetto dannoso sia
imputabile, bisogna che sia
prevedibile e che colui che agisce



abbia la possibilità di evitarlo; è il
caso, per esempio, di un omicidio
commesso da un conducente in stato
di ubriachezza» ( Catechismo , 1737).

Si dice anche che un effetto si
provoca con “volontà indiretta”
quando non si desidera né come fine
né come mezzo per un’altra cosa, ma
che si sa che segue necessariamente
ciò che si vuole compiere [13] . Nella
vita morale questo ha una certa
importanza, perché alcune volte una
azione ha due effetti, uno buono e un
altro cattivo, e tuttavia può essere
lecito compierla per ottenere l’effetto
buono (voluto direttamente), anche
se non è possibile evitare quello
cattivo (che, pertanto, è voluto solo
indirettamente). Si tratta talvolta di
situazioni molto delicate, nelle quali
è prudente chiedere consiglio a chi
può darlo.

Un atto è volontario (e, pertanto,
imputabile) in causa quando non si



sceglie direttamente, ma deriva,
abitualmente ( in multis ), da una
condotta direttamente voluta. Per
esempio, chi non custodisce
convenientemente la vista davanti a
immagini oscene è responsabile
(perché lo ha voluto in causa ) del
disordine (non direttamente voluto)
della sua immaginazione; così come
chi lotta per vivere alla presenza di
Dio vuole in causa gli atti di amore
che compie senza, apparentemente,
proporselo.

6. La responsabilità

«La libertà rende l’uomo responsabile
dei suoi atti, nella misura in cui sono
volontari» ( Catechismo , 1734).
L’esercizio della libertà comporta
sempre una responsabilità nei
confronti di Dio: in ogni atto libero in
qualche modo accettiamo o
rifiutiamo la volontà di Dio. «Il
progresso nella virtù, la conoscenza
del bene e l’ascesi accrescono il



dominio della volontà sui propri
atti» ( Catechismo , 1734).

«L’ imputabilità e la responsabilità di
un’azione possono essere sminuite o
annullate dall’ignoranza,
dall’inavvertenza, dalla violenza, dal
timore, dalle abitudini, dagli affetti
smodati e da altri fattori psichici
oppure sociali» ( Catechismo , 1735).

7. Il merito

«Il termine “merito” indica, in
generale, la retribuzione dovuta da
una comunità o da una società per
l’azione di uno dei suoi membri
riconosciuta come buona o cattiva,
meritevole di ricompensa o di
punizione. Il merito è relativo alla
virtù della giustizia in conformità al
principio dell’eguaglianza che ne è la
norma» ( Catechismo , 2006) [14] .

L’uomo, in senso giuridico, non ha
merito nei confronti di Dio per le sue
buone opere (cfr. Catechismo , 2007).



Tuttavia, «l’adozione filiale,
rendendoci partecipi per grazia della
natura divina, può conferirci, in
conseguenza della giustizia gratuita
di Dio, un vero merito . È questo un
diritto derivante dalla grazia, il pieno
diritto dell’amore, che ci fa “coeredi”
di Cristo e degni di conseguire
“l’eredità promessa della vita
eterna”» (Catechismo, 2009) [15] .

«Il merito dell’uomo presso Dio nella
vita cristiana deriva dal fatto che Dio
ha liberamente disposto di associare
l’uomo all’opera della sua grazia
» (Catechismo, 2008) [16] .

Francisco Díaz

Bibliografia di base Catechismo della
Chiesa Cattolica , 1749-1761.

Giovanni Paolo II, Enc. Veritatis
splendor , 6-VIII-1993, 71-83.

Letture raccomandate



San Josemaría, Omelia Il rispetto
cristiano per la persona e per la sua
libertà , in È Gesù che passa , 67-72.

---------------------------

[1] Giovanni Paolo II, Enc. Veritatis
splendor , 6-VIII-1993, 72. «La
domanda iniziale del colloquio del
giovane con Gesù: “Che cosa devo
fare di buono per ottenere la vita
eterna?” ( Mt 19, 16) mette
immediatamente in luce l’essenziale
legame tra il valore morale di un atto
e il fine ultimo dell’uomo […]. La
risposta di Gesù e il rimando ai
comandamenti manifestano anche
che la via al fine è segnata dal
rispetto delle leggi divine che
tutelano il bene umano. Solo l’atto
conforme al bene può essere via che
conduce alla vita» ( ibidem ).

[2] Giovanni Paolo II, Enc. Veritatis
splendor , 78. Cfr. Catechismo , 1751.
Per sapere qual è l’oggetto morale di
un atto «occorre collocarsi nella



prospettiva della persona che agisce.
Infatti, l’oggetto dell’atto del volere è
un comportamento liberamente
scelto. In quanto conforme all’ordine
della ragione, esso è causa della
bontà della volontà […]. Per oggetto
di un determinato atto morale non si
può, dunque, intendere un processo
o un evento di ordine solamente
fisico, da valutare in quanto provoca
un determinato stato di cose nel
mondo esteriore» ( ibidem ). Non si
deve confondere l’ oggetto fisico con
l’ oggetto morale dell’azione (una
stessa azione fisica può essere
oggetto di atti morali diversi; per
esempio, tagliare con un bisturi può
essere un’operazione chirurgica o
può essere un omicidio).

[3] «La moralità dell’atto umano
dipende anzitutto e
fondamentalmente dall’oggetto
ragionevolmente scelto dalla volontà
deliberata» (Giovanni Paolo II, Enc. 
Veritatis splendor , 78).



[4] Cfr. ibidem , 78 e 79.

[5] Ibidem , 80; cfr. Catechismo , 1756.
Il Concilio Vaticano II fa diversi
esempi: gli attentati alla vita umana ,
come «ogni specie di omicidio, il
genocidio, l’aborto, l’eutanasia e lo
stesso suicidio volontario»; gli 
attentati all’integrità della persona
umana , come «le mutilazioni, le
torture inflitte al corpo e alla mente,
gli sforzi per violentare l’intimo dello
spirito»; gli attentati alla dignità
umana , come «le condizioni
infraumane di vita, le incarcerazioni
arbitrarie, le deportazioni, la
schiavitù, la prostituzione, il mercato
delle donne e dei giovani, o ancora le
ignominiose condizioni del lavoro
con le quali i lavoratori sono trattati
come semplici strumenti di
guadagno, e non come persone libere
e responsabili; tutte queste cose, e
altre simili, sono certamente
vergognose e, mentre guastano la
civiltà umana, ancor più inquinano



coloro che così si comportano, che
non quelli che le subiscono, e ledono
grandemente l’onore del
Creatore» (Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spes , 27).

Paolo VI, in riferimento alle pratiche
contraccettive, ha insegnato che non
è mai lecito «fare oggetto di un atto
positivo della volontà ciò che è
intrinsecamente disordine e quindi
indegno della persona umana, anche
se nell’intento di salvaguardare o
promuovere beni individuali,
familiari o sociali» (Paolo VI, Enc. 
Humanae vitae , 25-VII-1968, 14).

[6] Queste teorie non affermano che
«si può fare un male per ottenere un
bene», ma che non si può dire che vi
siano comportamenti che sono
sempre cattivi, perché ciò dipende in
ogni caso dalla “proporzione” tra
beni e mali, o dalle
“conseguenze” (cfr. Giovanni Paolo
II, Enc. Veritatis splendor , 75).



Per esempio, un proporzionalista
non sosterrebbe che “si può fare una
truffa per un fine buono”, ma
esaminerebbe se ciò che si fa è o non
è una truffa (se ciò che si è
“oggettivamente scelto” è una truffa
o no), tenendo conto di tutte le
circostanze e dell’intenzione. Alla
fine potrebbe dire che non è truffa
ciò che in realtà lo è, e potrebbe così
giustificare questa azione (come
qualunque altra).

[7] L’oggetto morale si riferisce a ciò
che la volontà vuole con l’atto
concreto (per esempio: uccidere una
persona, dare una elemosina),
mentre l’intenzione si riferisce al 
perché lo vuole (per esempio: per
riscuotere un’eredità, per fare bella
figura di fronte agli altri o per
aiutare un povero).

[8] Giovanni Paolo II, Enc. Veritatis
splendor , 78.



[9] Per esempio, un servizio fatto a
qualcuno persegue il fine di aiutare il
prossimo, ma può essere ispirato allo
stesso tempo dall’amore di Dio come
fine ultimo di tutte le nostre azioni,
oppure può essere fatto per interesse
personale o per soddisfare la vanità
(cfr. Catechismo , 1752).

[10] «Accade con frequenza che
l’uomo agisca con buona intenzione,
ma senza profitto spirituale perché
gli manca la buona volontà. Per
esempio, uno ruba per aiutare i
poveri: in questo caso, sebbene
l’intenzione sia buona, manca la
rettitudine della volontà perché le
opere sono cattive. In conclusione, la
buona intenzione non autorizza a
fare un’opera cattiva. “Alcuni dicono:
facciamo il male affinché venga il
bene. Costoro sì che meritano la
propria condanna” ( Rm 3, 8)» (San
Tommaso d’Aquino, In duo praecepta
caritatis: Opuscula theologica , II, n.
1168).



[11] In altre parole, perché un atto
libero si ordini al vero fine ultimo, si
richiede:

a) che sia, in se stesso, ordinabile al
fine: è la bontà oggettiva (cioè per l’ 
oggetto ) dell’atto morale;

b) che sia ordinabile al fine nelle 
circostanze di luogo, tempo, ecc., in
cui si compie;

c) che la volontà del soggetto lo
ordini effettivamente al vero ultimo
fine: è la bontà soggettiva (cioè per l’ 
intenzione ).

[12] «Per esempio, un incidente
provocato da una ignoranza del
codice stradale» ( Catechismo , 1736).
Se si ignorano – volontariamente,
colpevolmente – le norme elementari
del codice stradale, si può dire che
indirettamente si desiderano le
conseguenze di tale ignoranza.



[13] Per esempio, chi prende una
compressa per curarsi il catarro,
sapendo che gli darà anche una certa
sonnolenza, quello che vuole
direttamente è curarsi il catarro, e
indirettamente il sonno. In sostanza,
gli effetti indiretti di un’azione non
“sono voluti”, ma si tollerano e si
permettono in quanto
inevitabilmente uniti a ciò che si ha
bisogno di fare.

[14] Di conseguenza, la colpa è la
responsabilità da noi contratta
dinanzi a Dio nel peccare,
rendendoci meritevoli di castigo.

[15] Cfr. Concilio di Trento: DS 1546.

[16] Quando il cristiano opera bene,
«l’azione paterna di Dio precede con
la sua ispirazione, mentre il libero
agire dell’uomo viene dopo nella sua
collaborazione, così che i meriti delle
opere buone devono essere attribuiti
innanzitutto alla grazia di Dio, poi al
fedele» ( ibidem ).



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/tema-27-la-
moralita-degli-atti-umani/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/tema-27-la-moralita-degli-atti-umani/
https://opusdei.org/it/article/tema-27-la-moralita-degli-atti-umani/
https://opusdei.org/it/article/tema-27-la-moralita-degli-atti-umani/

	TEMA 27. La moralità degli atti umani

