opusdei.org

TEMA 26. La liberta,
la legge e la
coscienza

Dio ha voluto 'uomo libero
affinché possa cercare il suo
Creatore e Redentore senza
coercizione.

13/05/2018

1. La liberta dei figli di Dio

La liberta dell’'uomo ha varie
dimensioni. La liberta dalla coazione
é quella che permette alla persona
per fare senza imposizioni o
impedimenti esterni cio che ha



deciso; cosi si parla di liberta di
espressione, liberta di associazione,
ecc. La liberta di scelta o liberta
psicologica é ’assenza di una
necessita interna nello scegliere una
cosa o I’altra; non si riferisce alla
possibilita di fare , ma alla possibilita
di decidere , senza essere soggetto a
un determinismo interiore. In senso
morale , la liberta si riferisce invece
alla capacita di accogliere e amare il
bene, che e I’'oggetto della volonta,
senza essere schiavo di passioni
disordinate e del peccato.

Dio ha voluto 'uomo libero affinché
«cerchi spontaneamente il suo
Creatore, e giunga liberamente, con
la adesione a Lui, alla piena e beata
perfezione. Percio la dignita
dell’'uomo richiede che egli agisca
secondo scelte consapevoli e libere,
mosso cioe e indotto da convinzioni
personali, e non per un cieco impulso
interno o per mera coazione esterna.
Ma tale dignita I'uomo la ottiene



quando, liberatosi da ogni schiavitu
di passioni, tende al suo fine con
scelta libera del bene, e si procura da
sé e con la sua diligente iniziativa i
mezzi convenienti» [1] .

La liberta dalla coazione esterna,
dalla necessita interna e dalle
passioni disordinate, in una parola la
piena liberta umana, ha un grande
valore perché solo con essa e
possibile I’'amore (la libera scelta) del
bene in quanto bene, e pertanto
anche I’amore per Dio bene
supremo. Con tali atti 'uomo imita
I’Amore divino e raggiunge il fine per
il quale é stato creato. In tal senso si
afferma che «la vera liberta e
nell’'uomo segno altissimo
dell’'immagine divina» [2] .

La Sacra Scrittura considera la
liberta umana dalla prospettiva della
storia della salvezza. A causa della
prima caduta, la liberta che 'uomo
aveva ricevuto da Dio e caduta sotto



la schiavitu del peccato, anche se non
ne é rimasta completamente corrotta
(cfr. Catechismo , 1739-1740). Con la
sua Croce gloriosa, annunciata e
preparata dall’economia dell’Antico
Testamento, «Cristo ha ottenuto la
salvezza di tutti gli uomini. Li ha
riscattati dal peccato che li teneva in
schiavitu» ( Catechismo , 1741). Solo
collaborando con la grazia che Dio da
per mezzo di Cristo 'uomo puo
godere della piena liberta in senso
morale: «Cristo ci ha liberati perché
restassimo liberi» ( Gal 5, 1; cfr.
Catechismo , 1742).

La possibilita che 'uomo peccasse
non fece rinunciare a Dio di crearlo
libero. Le autorita umane debbono
rispettare la liberta e non metterle
piu limiti di quelli necessari e per
mezzo di leggi giuste. Allo stesso
tempo conviene ricordare che non
basta che le decisioni siano libere
perché siano buone. Alla luce del
grandissimo valore della libera



affermazione del bene da parte
dell’'uomo si capisce I’esigenza etica
di rispettarne la liberta anche se e
fallibile.

2. La legge morale naturale

I1 temine legge e utilizzato per
indicare realta diverse. La legge
naturale, la Nuova Legge o Legge di
Cristo, le leggi umane civili ed
ecclesiastiche, sono leggi in senso
molto diverso, anche se tutte hanno
qualcosa in comune.

Si chiama legge eterna il disegno
della Sapienza divina che vuole
condurre tutta la creazione al suo
fine [3] ; per cio che si riferisce al
genere umano, essa rappresenta
I’eterno disegno salvifico di Dio, col
quale ci ha scelti in Cristo «per essere
santi e immacolati al suo cospetto»,
«predestinandoci a essere suoi figli
adottivi per opera di Gesu Cristo» (Ef
1, 4-5).



Dio conduce ogni creatura ai suo fine
tenendo conto della sua natura. In
sostanza, «Dio provvede agli uomini
in modo diverso rispetto agli esseri
che non sono persone: non
“dall’esterno”, attraverso le leggi
della natura fisica, ma “dal di
dentro”, mediante la ragione che,
conoscendo col lume naturale la
legge eterna di Dio, é percio stesso in
grado di indicare all’'uomo la giusta
direzione del suo libero agire» [4] .

La legge morale naturale é la
partecipazione della legge eterna da
parte delle creature razionali [5] . «E
la stessa legge eterna, insita negli
esseri dotati di ragione, che li inclina
all’atto e al fine che loro
convengono» [6] . Pertanto si tratta di
una legge divina (divino-naturale).
Consiste nella luce della ragione che
permette all’'uomo di discernere il
bene e il male, e che ha forza di legge
in quanto voce e interprete della piu
alta ragione di Dio, della quale il



nostro spirito partecipa e alla quale
la nostra liberta aderisce [7] . Viene
chiamata naturale perché consiste
nella luce della ragione che ogni
uomo ha per natura.

La legge morale naturale € un primo
passo nella comunicazione a tutto il
genere umano del disegno salvifico
di Dio, la cui completa conoscenza e
possibile solo attraverso la
Rivelazione. La legge naturale «ha
come perno l’aspirazione e la
sottomissione a Dio, fonte e giudice
di ogni bene, e altresi il senso
dell’altro come uguale a se stesso» (
Catechismo , 1955).

- Proprieta . La legge morale naturale
e universale perché si estende a ogni
persona umana, di tutte le epoche
(cfr. Catechism o, 1956). «E
immutabile e permane inalterata
attraverso 1 mutamenti della storia;
rimane sotto I’evolversi delle idee e
dei costumi e ne sostiene il



progresso. Le norme che la
esprimono restano sostanzialmente
valide» (Catechismo, 1958) [8] . E
obbligatoria perché, per tendere
verso Dio, 'uomo deve compiere
liberamente il bene ed evitare il
male; per questo deve poter
distinguere il bene dal male, cosa che
accade anzitutto grazie alla luce della
ragione naturale [9] . L’osservanza
della legge morale naturale in
determinate situazioni puo essere
difficile; ma non & mai impossibile
[10].

- Conoscenza della legge naturale . 1
precetti della legge naturale possono
essere conosciuti da tutti mediante la
ragione. Tuttavia, di fatto non tutti i
suoi precetti sono percepiti da tutti in
modo chiaro e immediato (cfr.
Catechismo , 1960). La loro
conoscenza puo essere condizionata
dalle disposizioni personali,
dall’ambiente sociale e culturale,
dall’educazione ricevuta, ecc. Dato



che nella nostra condizione attuale
subiamo le conseguenze del peccato,
perché le verita morali possano
essere conosciute da tutti «con
facilita, con ferma certezza e senza
alcun errore» [11] ci sono necessarie
la grazia di Dio e la Rivelazione.

3. La legge divino-positiva

La Legge Antica, rivelata da Dio a
Mose, «é il primo stadio della Legge
rivelata. Le sue prescrizioni morali
sono riassunte nei Dieci
comandamenti» ( Catechismo , 1962),
che esprimono le conclusioni
immediate della legge morale
naturale. L'intera economia
dell’Antico Testamento é soprattutto
ordinata a preparare, annunziare e
significare ’avvento del Salvatore
[12].

La Nuova Legge o Legge Evangelica o
Legge di Cristo «eé la grazia dello
Spirito Santo donata mediante la
fede in Cristo. I precetti esterni, di cui



pure I’Evangelo parla, dispongono a
questa grazia o ne dispiegano gli
effetti nella vita» [13] .

L’elemento principale della Legge di
Cristo ¢ la grazia dello Spirito Santo,
che sana l'uomo intero e si manifesta
nella fede che opera attraverso
I’amore [14] . E fondamentalmente
una legge interiore, che dall’interno
da la forza per compiere quello che
prescrive. E anche legge scritta, che
si trova negli insegnamenti del
Signore (il Discorso della montagna,
le beatitudini, ecc.) e in quelli degli
Apostolj, e che si possono riassumere
nel comandamento dell’amore.
Questo secondo elemento non é di
importanza secondaria, perché la
grazia dello Spirito Santo, infusa nel
cuore del credente, implica
necessariamente di «vivere secondo
lo Spirito» e si esprime attraverso i
«frutti dello Spirito», ai quali si
oppongono le «opere della

carne» (cfr. Gal 5, 16-26).



La Chiesa é l'interprete autentico
della legge naturale (cfr. Catechismo ,
2036). Questo compito non e
destinato soltanto ai suoi fedeli, ma -
per mandato di Cristo: euntes, docete
omnes gentes ( Mt 28, 19) — riguarda
tutti gli uomini. Da qui nasce la
responsabilita che hanno tutti i
cristiani di insegnare la legge morale
naturale, poiché possono conoscerla
con facilita e senza errore mediante
la fede e con ’aiuto del Magistero.

4. Le leggi civili

Le leggi civili sono le disposizioni
normative emanate dalle autorita
pubbliche al fine di promulgare
esplicitare o concretare le esigenze
della legge morale naturale per
regolare la vita dei cittadini
nell’ambito della societa organizzata
[15] . Esse devono garantire
soprattutto la pace, la sicurezza, la
liberta, la giustizia, la tutela dei



diritti fondamentali della persona e
la moralita pubblica [16] .

La virtu della giustizia comporta
I’obbligo morale di adempiere le
leggi civili giuste. La gravita di
questo obbligo dipende dalla
importanza del contenuto di
ciascuna legge per il bene comune
della societa.

Sono ingiuste le leggi civili che si
oppongono alla legge morale
naturale e al bene comune della
societa. Piu esattamente, sono
ingiuste le leggi:

1) che proibiscono di fare qualcosa
che per i cittadini e moralmente
obbligatorio o che impongono di fare
una cosa che non si puo fare senza
cadere in una colpa morale;

2) quelle che ledono positivamente o
privano della dovuta tutela beni
fondamentali: la vita, la giustizia, i



diritti fondamentali della persona, il
matrimonio, la famiglia, ecc.;

3) quelle che non sono promulgate
legittimamente;

4) quelle che non attribuiscono in
modo equo e proporzionato ai
cittadini le cariche e i benefici.

Le leggi civili ingiuste non obbligano
in coscienza; al contrario, c’e
I’obbligo morale di non adempiere le
disposizioni relative, soprattutto se
sono ingiuste per le ragioni indicate
in 1) e 2), e di manifestare il proprio
disaccordo, cercando il modo di
cambiarle in quanto possibile o,
almeno, di ridurne gli effetti negativi.
In alcuni casi si dovra ricorrere
all’obiezione di coscienza (cfr.
Catechismo , 2242-2243) [17] .

5. Le leggi ecclesiastiche e i
comandamenti della Chiesa



Per salvare gli uomini Dio ha voluto
anche che facciano parte di una
societa [18], la Chiesa, fondata da
Gesu Cristo e da Lui dotata di tutti i
mezzi per perseguire il suo fine
soprannaturale, che e la salvezza
delle anime. Uno di questi mezzi é la
potesta legislativa, che ha il Romano
Pontefice per la Chiesa universale e i
Vescovi diocesani — e le autorita ad
essi equiparate — per le proprie
circoscrizioni. La maggior parte delle
leggi di ambito universale sono
contenute nel Codice di Diritto
Canonico. Esiste un Codice per i
fedeli di rito latino e un altro per
quelli di rito orientale.

Le leggi ecclesiastiche danno origine
a obblighi morali [19], che sono piu o
meno gravi a seconda della materia.

Ci sono cinque Precetti Generali della
Chiesa: 1) partecipare alla Messa la
domenica e le altre feste comandate
(cfr: Catechismo , 2042); 2)



confessarsi almeno una volta I’anno,
quando si é in pericolo di morte e se
si vuol fare la comunione (cfr.
Catechismo , 2042); 3) ricevere la
comunione almeno una volta
all’anno, a Pasqua (cfr. Catechismo ,
2042); 4) osservare il digiuno e
astenersi dal mangiare carne nei
giorni stabiliti dalla Chiesa (cfr.
Catechismo , 2043); 5) sovvenire alle
necessita materiali della Chiesa (cfr.
Catechismo , 2043).

6. La liberta e la legge

Vi sono alcuni modi di impostare le
questioni morali che sembrano
supporre che le esigenze etiche
contenute nella legge morale siano al
di fuori della liberta. Liberta e legge
sembrano allora due realta che si
contrappongono e silimitano
reciprocamente: come se la liberta
cominciasse dove finisce la legge e
viceversa.



La realta e che il comportamento
libero non e quello guidato
dall’istinto o da una necessita fisica o
biologica, ma é regolato da ogni
singola persona in base alla
conoscenza che essa ha del bene e
del male: liberamente compie il bene
indicato dalla legge morale e
liberamente evita il male conosciuto
mediante la stessa legge.

Il rifiuto del bene conosciuto non é
liberta, ma peccato. Cio che si
oppone alla legge morale é il peccato,
non la liberta. La legge indica,
certamente, che € necessario
correggere la spinta a compiere
azioni peccaminose: desiderio di
vendetta, di violenza, di rubare, ecc.,
ma questa indicazione morale non si
oppone alla liberta, che mira sempre
alla libera affermazione di cio che e
buono, e neppure presuppone una
coazione della liberta. ’'uomo
conserva sempre la triste possibilita
di peccare. «Compiere il male non é



liberazione, ma schiavitu [...]. Potra
dire di essersi comportato a suo
gusto, ma non potra far sentire la
voce della vera liberta; perché si e
reso schiavo di cio che ha scelto, ed
ha scelto il peggio, ’assenza di Dio, e
li non vi e liberta» [20] .

Talvolta le leggi e i regolamenti
umani , a causa di generalita o della
concisione con cui sono espressi,
possono non dare indicazioni chiare
su cio che si deve fare. La persona
ben formata sa che in questi casi
deve fare cio che intende che e bene
[21] . Non esiste pero nessun caso nel
quale sia cosa buona compiere azioni
intrinsecamente cattive proibite da
della legge morale naturale o dalla
legge divino-positiva (adulterio,
omicidio deliberato, ecc.) [22] .

7. La coscienza morale

«La coscienza morale é un giudizio
della ragione mediante il quale la
persona umana riconosce la qualita



morale di un atto concreto che sta
per porre, sta compiendo o ha
compiuto» ( Catechismo , 1778). La
coscienza formula «I’ obbligo morale
alla luce della legge naturale: &
I’obbligo di fare cio che 'uomo,
mediante I’atto della sua coscienza,
conosce come un bene che gli e
assegnato qui e ora » [23] .

La coscienza € la «<norma prossima
della moralita personale» [24] ; per
questa ragione, quando si agisce
contro di essa, si commette un male
morale. Il ruolo di norma prossima
appartiene alla coscienza non perché
essa sia la norma suprema [25] , ma
perché ha per la persona un
carattere ultimo ineludibile: «il
giudizio della coscienza afferma
“ultimamente” la conformita di un
certo comportamento concreto
rispetto alla legge» [26] : quando la
persona giudica con sicurezza, dopo
aver esaminato il problema con tutti
1 mezzi a sua disposizione, non esiste



una istanza successiva, una
coscienza della coscienza, un
giudizio del giudizio, perché
altrimenti si andrebbe avanti
all’infinito.

Si chiama coscienza retta o vera
quella che giudica secondo verita la
qualita morale di un atto, e coscienza
erronea quella che non riconosce la
verita, stimando buona un’azione
che in realta é cattiva, o viceversa. La
causa dell’errore di coscienza e I’
ignoranza , che puo essere invincibile
(e incolpevole) se la persona non ha
nessuna possibilita di riconoscerla e
superarla, o vincibile (e colpevole) se
sila potrebbe riconoscere e superare,
ma permane perché la persona non
vuole mettere i mezzi atti a superarla
[27] . La coscienza colpevolmente
erronea non scusa dal peccato, e puo
anche aggravarlo.

La coscienza e certa , quando emette
il giudizio con la certezza morale di



non sbhagliarsi. Si dice probabile ,
quando giudica col convincimento
che esiste una certa probabilita di
sbagliare, ma che questa € minore
della probabilita di essere nel vero.
Si dice che e dubbia , quando la
probabilita di sbagliarsi si suppone
uguale o maggiore di quella di essere
nel vero. Infine si chiama perplessa
quando non osa giudicare, perché
pensa che sia peccato tanto compiere
un atto quanto non compierlo.

In pratica si deve seguire solo la
coscienza certa e vera o la coscienza
certa invincibilmente erronea [28] .
Non si deve agire con una coscienza
dubbia , ma e necessario uscire dal
dubbio pregando, studiando,
domandando, ecc.

8. La formazione della coscienza

Le azioni moralmente negative
compiute in base a ignoranza
invincibile sono dannose per chile
commette e probabilmente anche per



altri, e in ogni caso possono
contribuire a un piu grande
oscuramento della coscienza. Ecco
perché € una urgente necessita
formare la coscienza (cfr.
Catechismo , 1783).

Per formare una coscienza retta é
necessario formare I’'intelligenza
nella conoscenza della verita — per
questo un cristiano puo contare
sull’aiuto del Magistero della Chiesa —
ed educare la volonta e I’affettivita
mediante la pratica delle virtu [29] .
Questo & un compito che dura tutta la
vita (cfr. Catechismo , 1784).

Per la formazione della coscienza
sono particolarmente importanti
I'umilta, che si acquista vivendo la
sincerita davanti a Dio, e la direzione
spirituale [30] .

Angel Rodriguez Lufio



Bibliografia di base Catechismo della
Chiesa Cattolica , 1730-1742,
1776-1794 e 1950-1974.

Giovanni Paolo II, Enc. Veritatis
splendor , 6-VIII-1993, 28-64.

Letture raccomandate

San Josemaria, Omelia La liberta,
dono di Dio , in Amici di Dio , 23-38.

J. Ratzinger, Coscienza e verita, in Id.,
La Chiesa: una comunita sempre in
cammino , San Paolo Edizioni, 2008.

E. Colom, A. Rodriguez Lufio,
Elegidos en Cristo para ser santos.
Curso de teologia moral fundamental ,
Palabra, Madrid 2000, pp. 269-289,
316-332, 348-363, 399-409 e 430-434.

[1] Concilio Vaticano II, Cost.
Gaudium et spes, 17. Cfr.
Catechismo , 1731.



[2] Ibidem .

[3] Cfr. San Tommaso d’Aquino,
Summa Theologiae , I-11, q. 93, a. 1, ¢;
Concilio Vaticano II, Dich. Dignitatis
humanae, 3.

[4] Giovanni Paolo II, Enc. Veritatis
splendor , 6-VIII-1993, 43.

[5] Cfr. ibidem; San Tommaso
d’Aquino, Summa Theologiae , I-11, q.
91, a. 2.

[6] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc.
Veritatis splendor , 44.

[7] Cfr. ibidem.

[8] «’applicazione della legge
naturale si diversifica molto; puo
richiedere un adattamento alla
molteplicita delle condizioni di vita,
secondo iluoghi, le epoche e le
circostanze. Tuttavia, nella diversita
delle culture, la legge naturale resta
come una regola che lega gli uomini



tra loro e ad essiimpone, al di la
delle inevitabili differenze, principi
comuni» ( Catechismo , 1957).

[9] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc.
Veritatis splendor , 42.

[10] Cfr. ibidem , 102.

[11] Pio XII, Enc. Humani generis , DS
3876. Cfr. Catechismo , 1960.

[12] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost.
Dei Verbum , 15.

[13] Giovanni Paolo II, Enc. Veritatis
splendor , 24. Cfr. San Tommaso
d’Aquino, Summa Theologiae , I-11, q.
106, a.1,c. e ad 2.

[14] Cfr. San Tommaso d’Aquino,
Summa Theologiae , I-11, q. 108, a. 1.

[15] Cfr. San Tommaso d’Aquino,
Summa Theologiae , I-11, q. 95, a. 2;
Catechismo , 1959.



[16] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc.
Evangelium vitae , 25-111-1995, 71.

[17] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc.
Evangelium vitae , 72-74.

[18] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost.
Lumen gentium , 9.

[19] Cfr. Concilio di Trento, Canoni
sul sacramento del Battesimo, 8: DS
1621.

[20] San Josemaria, Omelia La liberta,
dono di Dio , in Amici di Dio , 37.

[21] Cfr. San Tommaso d’Aquino,
Summa Theologiae , I-11, q. 96, a. 6 e
I1-11, . 120.

[22] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc.
Veritatis splendor , 76, 80, 81, 82.

[23] Giovanni Paolo II, Enc. Veritatis
splendor , 59.

[24] Ibidem , 60.



[25] Cfr. ibidem .
[26] Ibidem , 59.

[27] Cfr. ibidem , 62; Concilio Vaticano
I, Cost. Gaudium et spes , 16.

[28] La coscienza certa
invincibilmente erronea é regola
morale non in modo assoluto:
obbliga solo finché permane l’errore.
E lo fa non per cio che é in se stessa:
il potere obbligatorio della coscienza
deriva dalla verita, e dunque la
coscienza erronea puo obbligare solo
nella misura in cui soggettivamente e
invincibilmente la si considera vera.
In materie molto importanti
(omicidio deliberato, ecc.) € molto
difficile ’errore di coscienza
incolpevole.

[29] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc.
Veritatis splendor , 64.

[30] «Non bisogna impostare la
direzione spirituale dedicandosi a



fabbricare delle creature prive del
proprio giudizio e che silimitano a
eseguire materialmente cio che un
altro dice loro; la direzione spirituale
invece deve tendere a formare
persone di criterio. E il criterio
implica maturita, fermezza nelle
proprie convinzioni, sufficiente
conoscenza della dottrina,
delicatezza di spirito, educazione
della volonta» (San Josemaria,
Colloqui con Monsignor Escriva , 93).

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it/article/tema-26-la-liberta-
la-legge-e-la-coscienza/ (14/01/2026)


https://opusdei.org/it/article/tema-26-la-liberta-la-legge-e-la-coscienza/
https://opusdei.org/it/article/tema-26-la-liberta-la-legge-e-la-coscienza/
https://opusdei.org/it/article/tema-26-la-liberta-la-legge-e-la-coscienza/

	TEMA 26. La libertà, la legge e la coscienza

