
opusdei.org

Tema 26. Il soggetto
morale. La moralità
degli atti umani.

Solo le azioni volontarie sono
oggetto di una valutazione
morale propriamente detta.
Una parte fondamentale della
formazione e della vita
cristiana è l'educazione al
complesso mondo dei
sentimenti. Il mezzo per
ordinare le passioni è
l'acquisizione di abitudini
morali chiamate virtù.
L'oggetto, l'intenzione e le
circostanze sono le "fonti" o
elementi costitutivi della
moralità degli atti umani. L'atto



moralmente buono implica allo
stesso tempo la bontà
dell'oggetto, del fine e delle
circostanze.

20/05/2024

1. Passioni e azioni nella moralità
degli atti umani

È utile chiarire inizialmente la
distinzione tra passioni, sentimenti e
azioni volontarie. A volte qualcuno è
sorpreso da una reazione imprevista
a persone, eventi o cose: un moto di
rabbia che giunge inaspettato di
fronte a una parola considerata
offensiva; un sentimento spontaneo
di tristezza e smarrimento per la
morte inaspettata di un amico; un
moto di invidia di fronte a un oggetto
di valore. Questi fenomeni umorali
che si verificano senza che noi lo
decidiamo e di cui siamo, per così



dire, soggetti passivi, sono
comunemente chiamati sentimenti o
passioni. Altre volte, invece, vediamo
che siamo soggetti attivi delle nostre
azioni, perché le pianifichiamo e le
portiamo a termine di nostra
iniziativa: decidiamo di iniziare a
studiare o di andare a casa di un
amico malato per passare un po' di
tempo con lui. Sono azioni pure gli
atti con cui controlliamo o diamo
libero sfogo alle nostre passioni:
quando ci viene rivolta una parola
offensiva che suscita in noi un moto
di rabbia, possiamo decidere di non
rispondere e di rimanere in silenzio
oppure possiamo replicare a chi ci
tratta male con un'altra parola
altrettanto offensiva.

La valutazione morale riguarda
solamente le azioni volontarie, solo
ad essa attribuiamo la colpa morale o
la lode. Ciò non significa, però, che i
sentimenti siano fenomeni neutri, né
che siano poco importanti per la vita



cristiana. Le passioni implicano
giudizi su persone o cose e possono
determinare atteggiamenti e linea di
condotta. Una persona o a una cosa
che consideriamo buona, suscita una
passione di segno positivo (gioia,
entusiasmo), che ci dispone a un
atteggiamento e a una linea di
condotta positivi (approvare, lodare,
avvicinarsi a quella persona); una
persona o un evento che reputiamo
cattivo, provoca una passione di
segno negativo (rabbia, tristezza),
che porta a un atteggiamento e a una
linea di condotta negativi
(disapprovazione, aggressione). In
generale, si può dire che le passioni
che nascono da un giudizio adeguati
e che dispongono ad atteggiamenti e
a linee di condotta buoni sono un
aiuto per la vita cristiana, perché
permettono di comprendere
rapidamente ciò che è buono e
rendono facile e piacevole compiere
le azioni proprie di un buon figlio di
Dio. Le passioni che muovono da un



giudizio errato (ad esempio, perché
vedono un'offesa dove non c'è) e
suggeriscono un atteggiamento e
un'azione moralmente negativa (ad
esempio, una mancanza di carità o
un comportamento violento) sono un
ostacolo significativo alla vita
cristiana.

In ogni caso, chi sperimenta in sé
passioni negative può comunque
comportarsi bene, se resiste alla
passione e compie una buona azione
che può implicare un grande sforzo.
Chiaramente non si può vivere così
per tutta la vita, resistendo
continuamente all'assalto delle
cattive passioni, facendo ciò che non
si vuole fare e rifiutando
sistematicamente ciò verso cui i
propri sentimenti (affettività) ci
inclinano. Se non si riesce a
correggere ed educare il mondo
interiore dei sentimenti, sarà difficile
discernere ciò che è buono dato che
le passioni negative confondono la



mente; si cederà spesso al loro
impulso, compiendo azioni cattive,
ed è molto probabile che questa
continua tensione porti allo
scoraggiamento o all'esaurimento.

Per questi motivi, l'educazione al
complesso mondo dei sentimenti è
una parte fondamentale della
formazione e della vita cristiana.
Educare significa plasmare, dare una
forma buona e cristiana al mondo
dei sentimenti, in modo che i
movimenti che nascono
spontaneamente in noi ci aiutino a
discernere e a fare il bene con facilità
e immediatezza, con sicurezza e con
piacere. Le passioni vengono
ordinate con l'acquisizione di
disposizioni morali chiamate virtù
(prudenza, giustizia, temperanza,
ecc.), che trasformano le tendenze
che sono alla base delle passioni.
L'affettività ordinata dalla virtù ci
porta a fare volentieri ciò che è
buono e a fare in modo che “quasi



sempre” coincida ciò che ci sentiamo
di fare e ciò che Dio si aspetta da noi.
Diciamo "quasi sempre" perché il
disordine derivante dal peccato
originale non permette sempre un
ordine perfetto. Anche le persone più
sante a volte si arrabbiano più del
dovuto.

Quando si studia la moralità degli
atti umani è importante tenere a
mente quanto si è appena detto sulle
passioni e sui sentimenti perché
molte delle nostre azioni volontarie
sono motivate da passioni e
sentimenti, sono il nostro modo di
gestire o di governare le passioni che
proviamo. Per esempio, non si
potrebbero valutare adeguatamente
le parole poco caritatevoli di una
persona nei confronti di un'altra se
non si sapesse che la prima è stata
gravemente offesa dalla seconda, che
ha dovuto lottare duramente per non
arrivare all'aggressione fisica e che le
parole poco caritatevoli che ha



pronunciato esprimono un dominio
di sé che sebbene non perfetto è
purtuttavia tuttavia abbastanza
forte. È diverso se una persona non
si applica nello studio perché soffre
una condizione psicologica di apatia
o se la sua negligenza dipende da
disinteresse volontario. L’agire
volontario, che studieremo qui di
seguito, inserisce le istanze, i
movimenti e le sollecitazioni del
mondo involontario del sentimento
all’interno del dinamismo della
libertà.

2. Moralità degli atti umani

Come si è detto in precedenza, solo le
azioni volontarie (chiamate anche
atti umani) sono propriamente
azioni morali, buone o cattive. La
dottrina morale cattolica insegna che



«la moralità degli atti umani dipende
da:

-l'oggetto scelto;

-il fine ricercato o l'intenzione;

-le circostanze dell'azione.

L'oggetto, l'intenzione e le
circostanze sono le “fonti” o gli
elementi costitutivi della moralità
degli atti umani»[1].

Vediamo allora che cosa sono questi
tre elementi dell’azione.

3. L’oggetto morale

L'oggetto morale «è il fine prossimo
di una scelta deliberata che
determina l'atto di volontà della
persona che agisce»[2]. Vediamo
innanzitutto che cosa è l'oggetto di



un'azione e poi che cosa è l'oggetto
morale.

Le azioni sono definite e si
distinguono tra loro in base al loro
oggetto. L’"oggetto" in questo caso è il
contenuto immediato di un'azione
volontaria, ciò che l'atto di volontà
direttamente si propone, non la cosa
esterna alla quale si dirige. Per
esempio: se Giovanni compra un
libro, l'oggetto della volontà di
Giovanni (ciò che vuole fare) è
"comprare un libro", e non il libro; se
Pietro ruba un libro, l'oggetto della
volontà di Pietro è "rubare un libro",
e non il libro. Se il libro fosse
l'oggetto di entrambe le azioni,
dovremmo accettare la falsa tesi che
"comprare un libro" e "rubare un
libro" siano azioni identiche, poiché
entrambe avrebbero lo stesso
oggetto: il libro.

Per sottolineare la necessità di
prestare attenzione a ciò che il



soggetto intende fare, san Giovanni
Paolo II ha scritto che per sapere
qual è l'oggetto morale di un atto, «è
necessario mettersi nella prospettiva
di chi agisce". [...]. Così, non si può
prendere come oggetto di un
determinato atto morale, un processo
o un evento di ordine esclusivamente
fisico, che viene valutato nella
misura in cui dà luogo a un certo
stato di cose nel mondo esterno»[3].

L'espressione "oggetto morale"
significa che l'oggetto della volontà è
posto in relazione alle virtù e ai vizi.
"Comprare un libro" è un oggetto
buono, mentre "rubare un libro" è un
oggetto cattivo, perché il primo è
conforme alla virtù della giustizia,
mentre il secondo si oppone a tale
virtù.

La dottrina cattolica ritiene che il
valore morale degli atti umani (siano
essi buoni o cattivi) dipende
innanzitutto e fondamentalmente dal



valore positivo o negativo
dell'oggetto morale[4], cioè dalla
conformità dell'oggetto o dell'atto
desiderato alla retta ragione, i cui
principi fondamentali sono le virtù.
Gli atti che per il loro oggetto si
oppongono alle esigenze essenziali
delle virtù (giustizia, temperanza,
ecc.) sono intrinsecamente cattivi,
cioè sono cattivi «sempre e in sé, cioè
per il loro oggetto,
indipendentemente dalle intenzioni
ulteriori di chi agisce e dalle
circostanze»[5]. Sono intrinsecamente
malvagi, ad esempio, l'adulterio,
l'aborto e il furto.

Il proporzionalismo e il 
consequenzialismo sbagliano sul
concetto e sulla determinazione
dell'oggetto morale di un'azione,
ritenendo che debba essere
determinato in base alla
"proporzione" tra i beni e i mali da
perseguire o alle "conseguenze" che
ne possono derivare[6].



4. L’intenzione nella moralità degli
atti umani

Mentre l'oggetto morale si riferisce a
ciò che la volontà desidera con l'atto
concreto (ad esempio, comprare un
libro), l'intenzione si riferisce al
motivo per cui lo desidera (ad
esempio, per preparare un esame o
per fare un regalo). La dinamica
dell’intenzione implica che essa non
ottiene direttamente ciò che vuole
ma ha bisogno di altre azioni. Il
desiderio di regalare un libro è un
oggetto di intenzione se, per regalare
il libro, si devono prima scegliere
altre azioni: comprare il libro,
andare a casa della persona a cui si
vuole fare il regalo, ecc.

L'intenzione «non si limita alla
direzione di ciascuna delle nostre
azioni prese isolatamente, ma può
anche dirigere diverse azioni verso



lo stesso obiettivo; può orientare
l'intera vita verso il fine ultimo»[7].
Nel comportamento umano
abitualmente si danno normalmente
delle catene di fini subordinati l'uno
all'altro: si vuole un libro per
prepararsi a un esame, si sostiene
l'esame per ottenere una licenza
professionale, si vuole avere quella
licenza per avere un buon stipendio
e svolgere un lavoro utile per la
società, e così via. Alla fine di queste
serie, in ogni comportamento, c'è un
fine ultimo che si desidera per sé
stesso e non per qualcos'altro:
dovrebbe essere Dio, ma può essere
anche la vanagloria, il desiderio di
potere o di arricchirsi, ecc. Si dice
quindi che un atto che, per il suo
oggetto, è "ordinabile" a Dio,
«raggiunge la sua perfezione ultima e
decisiva quando la volontà lo ordina
effettivamente a Dio»[8].

L'intenzione, come qualsiasi altro
atto di volontà, può essere



moralmente buona o cattiva. Se è
buona, può confermare o addirittura
aumentare la bontà dell’oggetto
dell'azione, ma non potrà rendere
«né buono né giusto un
comportamento che è di per sé
disordinato. Il fine non giustifica i
mezzi»[9]. Se l'intenzione è cattiva,
può confermare o aumentare la
malizia che l'atto ha in virtù del suo
oggetto morale, e può anche rendere
cattivo un atto che per il suo oggetto
è buono, per esempio quando
qualcuno tratta una persona con
benevolenza allo scopo di
corromperla in futuro[10].

5. Le circostanze dell’azione
morale

Le circostanze «sono gli elementi
secondari di un atto morale.
Contribuiscono ad aggravare o a



diminuire la bontà morale o la
malizia degli atti umani (ad esempio,
la quantità di denaro rubato).
Possono anche attenuare o
aumentare la responsabilità
dell'attore (ad esempio, agire per
paura della morte)»[11]. Le circostanze
«non possono rendere né buona né
giusta un'azione che di per sé è
cattiva»[12]. Ci sono circostanze che
possono aggiungere un nuovo motivo
di male a un atto, come nel caso di
un atto impuro commesso da una
persona che ha fatto voto di castità.
Circostanze di questo tipo devono
essere esplicitate nella confessione
sacramentale.

Riassumendo, si può dire che «l'atto
moralmente buono presuppone la
bontà dell'oggetto, del fine e delle
circostanze allo stesso tempo»[13].



6. L’oggetto indiretto della volontà
nella moralità

Oggetto indiretto della volontà è una
conseguenza dell'azione (un effetto
collaterale) che non interessa né è
voluta in alcun modo, né come fine
né come mezzo, ma è prevista e
permessa nella misura in cui è
inevitabilmente connessa con ciò che
si vuole. Così, ad esempio, una
persona si sottopone a una cura per
la leucemia che provoca, come
effetto collaterale, la calvizie; una
donna che vorrebbe mettere su
famiglia si fa asportare l'utero, nel
quale si è sviluppato un grave
tumore maligno che non può essere
curato con altri mezzi e di
conseguenza diventa sterile. Calvizie
e sterilità sono oggetti indiretti della
volontà, non voluti, ma effetti
collaterali noti e previsti che la
necessità costringe a tollerare.
Quando un'azione ha un effetto
indiretto negativo su se stessi o sugli



altri si pone il problema della sua
legittimità morale. Così San Paolo
insegna che bisogna evitare certe
azioni che, pur essendo lecite in sé,
hanno l'effetto collaterale o indiretto
di scandalizzare chi è debole nella
fede[14].

Questo è importante nella vita
morale, perché a volte capita che ci
siano azioni che hanno due effetti
(azioni a doppio effetto), uno buono e
uno cattivo, e può essere lecito
compierle per ottenere l'effetto
buono (che è direttamente
desiderato), anche se l'effetto cattivo
(che è quindi solo indirettamente
desiderato) non può essere evitato. Si
tratta a volte di situazioni molto
delicate, in cui è prudente chiedere
consiglio a chi è in grado di darlo.

È possibile indicare alcune
condizioni che devono essere
rispettate - tutte insieme - affinché
sia lecito compiere (o omettere)



un'azione quando questa provoca
anche un effetto negativo. Queste
condizioni sono:

L'atto compiuto deve essere di
per sé buono, o almeno
indifferente.
L'effetto buono non deve essere
ottenuto attraverso quello
cattivo: non si può fare il male
per ottenere il bene. Se il bene
desiderato deriva dal male, non
è più "indirettamente
volontario", ma voluto
direttamente come mezzo.
La persona deve cercare
direttamente l'effetto buono
(cioè avere un'intenzione
giusta), e tollerare l'effetto
cattivo in quanto necessario. In
questo senso farà ogni sforzo
per evitare, o almeno limitare,
quest’ultimo.
Deve esserci proporzionalità tra
il bene che si vuole ottenere e il
male che si tollera: non è

1. 

2. 

3. 

4. 



moralmente giustificato
rischiare la propria vita per
guadagnare qualche spicciolo o
mettere in pericolo la
gravidanza assumendo un
farmaco per evitare qualche
piccolo fastidio. La
proporzionalità richiede che
l'effetto benefico sia tanto più
importante: a) quanto più grave
è il male tollerato; b) quanto
maggiore è la prossimità tra
l'atto compiuto e la produzione
del male: non è la stessa cosa
investire i propri risparmi in
una casa editrice che ha molte
pubblicazioni immorali o
investirli in una banca che
controlla una parte della casa
editrice; c) quanto maggiore è la
certezza che l'effetto cattivo si
produrrà: come vendere alcolici
a un alcolizzato; d) quanto
maggiore è l'obbligo di
prevenire il male: per esempio,



quando è coinvolta un'autorità
civile o ecclesiastica.

7. L’imputabilità morale

Un atto è moralmente imputabile a
chi lo compie nella misura esatta in
cui l'atto è volontario[15].
«L'imputabilità e la responsabilità di
un'azione possono essere diminuite o
addirittura soppresse dall'ignoranza,
dall'inavvertenza, dalla violenza,
dalla paura, dall'abitudine, da affetti
disordinati e da altri fattori
psicologici o sociali»[16]. Anche forti
passioni possono diminuire
l'imputabilità dell'atto e in casi
estremi (forte panico prima di un
terremoto) possono sopprimerla del
tutto.



8. Il merito nella moralità degli atti
umani

«Il termine "merito" designa
generalmente la retribuzione dovuta
da una comunità o da una società per
l'azione di uno dei suoi membri,
considerata come una buona o una
cattiva azione, degna di ricompensa
o di punizione. Il merito corrisponde
alla virtù della giustizia secondo il
principio di uguaglianza che la
governa»[17].

In termini assoluti l'uomo non può
vantare alcun diritto o merito
davanti a Dio[18]. Tuttavia, in virtù del
disegno di Dio che ci associa all'opera
della sua grazia[19], all'uomo che
compie opere buone mentre è in
grazia di Dio viene conferito
«secondo la libera giustizia di Dio, un
vero merito. È un diritto per grazia, il
pieno diritto dell'amore, che ci rende
"coeredi" di Cristo e degni di ottenere



l'eredità promessa della vita
eterna»[20].

Quanto a ciò che si può meritare, è
bene ricordare che «nessuno può
meritare la prima grazia, all'inizio
della conversione, del perdono e
della giustificazione. Sotto l'impulso
dello Spirito Santo e della carità,
possiamo in seguito meritare per noi
e per gli altri le grazie utili alla
nostra santificazione, alla crescita
della grazia e della carità e al
raggiungimento della vita eterna. Gli
stessi beni temporali, come la salute
e l'amicizia, possono essere meritati
secondo la sapienza di Dio. Queste
grazie e questi beni sono l'oggetto
della preghiera cristiana, che
provvede al nostro bisogno di grazia
per le azioni meritorie»[21].

Ángel Rodríguez Luño



Bibliografia di base

- Catechismo della Chiesa Cattolica,
1749-1761.

- San Giovanni Paolo II, Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 71-83.

Letture raccomandate

- Enrique Colom e Ángel Rodríguez
Luño, Scelti in Cristo per essere Santi.
Corso di Teologia Morale
Fondamentale, Palabra, Madrid 2000,
pp. 147-200.

[1] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1750



[2] San Giovanni Paolo II, Veritatis
splendor, n. 78. Cf. Catechismo, n.
1751

[3] San Giovanni Paolo II, Veritatis
splendor, n. 78.

[4] "La moralità di un atto umano
dipende soprattutto e
fondamentalmente dall'oggetto
razionalmente scelto dalla volontà
deliberata" (San Giovanni Paolo II, 
Veritatis splendor, n. 78).

[5] Ivi, n. 80; Cfr. Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 1756.

[6] Queste teorie non sostengono che
"si possa fare un male per ottenere
un bene", quanto piuttosto non si
può dire che ci sono comportamenti
che sono cattivi in ogni circostanza,
perché la malizia dipende dalla
"proporzione" dei beni e dei mali nei
singoli casi, o dalle
"conseguenze" (cfr. san Giovanni
Paolo II, Veritatis splendor, n. 75). Per



esempio, un proporzionalista non
direbbe che "è moralmente lecito
imbrogliare per un buon fine", ma
esaminerebbe se ciò che viene fatto è
un imbroglio o meno (se ciò che è
"scelto oggettivamente" è un
imbroglio o meno) tenendo conto di
tutte le circostanze e dell'intenzione.
Alla fine potrei concludere che non è
una truffa ciò che è in realtà lo è, e
potrei giustificare questa azione (o
qualsiasi altra).

[7] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1752.

[8] San Giovanni Paolo II, Veritatis
splendor, n. 78.

[9] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1753: "Capita spesso che un uomo
agisca con una buona intenzione, ma
senza profitto spirituale perché gli
manca la buona volontà. Per
esempio, si ruba per aiutare i poveri:
in questo caso, sebbene l'intenzione
sia buona, manca la rettitudine della



volontà, perché le azioni sono
cattive. In conclusione, una buona
intenzione non autorizza a compiere
alcuna azione malvagia. Alcuni
dicono: "Facciamo il male perché
venga il bene". Questi buoni
meritano la loro condanna" (Rm
3,8)" (San Tommaso d'Aquino, In duo
praecepta caritatis: Opuscula
theologica, II, n. 1168).

[10] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1753.

[11] Ivi, n. 754.

[12] Ibid

[13] Ivi, n. 1755.

[14] Cfr. Rm 14, 14-21.

[15] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1734.

[16] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1735



[17] Ivi, n. 2006. La colpa è quindi la
responsabilità che ci assumiamo
davanti a Dio nel momento in cui
pecchiamo che per questo motivo ci
rende meritevoli di una punizione.

[18] Cfr. Ivi, n. 2007

[19] Cfr. Ivi, n. 2008

[20] Ivi, n. 2009; Cfr. Concilio di
Trento: DS 1546.

[21] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2010.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/tema-26-il-
soggetto-morale-la-moralita-degli-atti-

umani/ (15/12/2025)

https://opusdei.org/it/article/tema-26-il-soggetto-morale-la-moralita-degli-atti-umani/
https://opusdei.org/it/article/tema-26-il-soggetto-morale-la-moralita-degli-atti-umani/
https://opusdei.org/it/article/tema-26-il-soggetto-morale-la-moralita-degli-atti-umani/
https://opusdei.org/it/article/tema-26-il-soggetto-morale-la-moralita-degli-atti-umani/

	Tema 26. Il soggetto morale. La moralità degli atti umani.

