
opusdei.org

Tema 25. La vita
cristiana: la legge e
la coscienza

La legge eterna, la legge
naturale, la Nuova Legge o
Legge di Cristo, le leggi umane
politiche ed ecclesiastiche sono
leggi morali in un senso molto
diverso anche se tutte hanno
qualcosa in comune. La
coscienza formula «l’obbligo
morale alla luce della legge
naturale», è «la norma
prossima della morale
personale». Per formare una
coscienza retta è necessario
istruire l’intelligenza alla
conoscenza della verità con



l’aiuto del Magistero della
Chiesa ed educare la volontà e
l’affettività con la pratica delle

06/05/2024

Dio vuole comunicare la sua bontà e
la sua eterna beatitudine. A questo
fine, ha voluto creare esseri
intelligenti e liberi (gli angeli e gli
uomini) ai quali ha liberamente
comunicato una partecipazione alla
sua divina natura che la teologia
chiama grazia santificante. Questo
dono divino, che si riceve con la fede
e il battesimo e che rende l’uomo
figlio adottivo di Dio, all’inizio è
come un seme che deve svilupparsi e
crescere fino ad arrivare alla
pienezza escatologica nella vita
eterna dopo la morte. La vita
cristiana è la vita dell’uomo in
quanto figlio di Dio in Cristo per
mezzo dello Spirito Santo che inizia



con il battesimo e si conclude con il
passaggio alla vita eterna. La regola
ultima della vita cristiana è questo
disegno divino di salvezza che la
teologia morale chiama legge eterna.

1. La legge eterna e la legge morale
naturale per la vita cristiana

Il concetto di legge è analogico. La
legge eterna, la legge naturale, la
Nuova Legge o Legge di Cristo, le
leggi umane politiche ed
ecclesiastiche sono leggi morali in un
senso molto diverso, anche se tutte
loro hanno qualcosa in comune.

La legge eterna è il piano della
Sapienza divina per condurre tutta la
creazione al suo fine[1]; per il genere
umano esso corrisponde all'eterno
piano salvifico di Dio che ci ha scelti
in Cristo «per essere santi e
immacolati in sua presenza»,



«scegliendoci in anticipo per essere
suoi figli adottivi per mezzo di Gesù
Cristo»[2]. Secondo questo disegno
l’uomo raggiunge la felicità piena
nella visione di Dio, ma già in questo
mondo egli può vivere una felicità
(senza dubbio non ancora perfetta)
nella vita di unione con Cristo che
desidera sempre il nostro bene.

Dio conduce ogni creatura al suo fine
secondo quella che è la propria
natura. In concreto, «Dio provvede
all'uomo in modo diverso dagli altri
esseri che non sono persone: non
“dall'esterno", per mezzo delle leggi
immutabili della natura fisica, ma
“dall'interno”, per mezzo della
ragione che, conoscendo con la sua
luce naturale la legge eterna di Dio, è
in grado di indicare all'uomo la
giusta direzione per la sua azione
libera»[3].

La legge morale naturale è la
partecipazione della legge eterna alla



creatura razionale[4]. Noi non
possiamo conoscere l'eterno disegno
con il quale di Dio vuole condurci
alla piena felicità in quanto non
possiamo sapere che cosa c'è nella
mente di Dio. Tuttavia Dio ci
permette di conoscere una parte del
suo piano eterno dandoci una luce
che ci permette di distinguere ciò che
è bene e ciò che è male per noi. Per
questo si può dire che la legge morale
naturale è «la stessa legge eterna
insita negli esseri dotati di ragione,
che li spinge all'atto e al fine che è
giusto per loro»[5]. Si tratta quindi di
una legge divina (divino-naturale).
Ciò che la legge morale naturale ci fa
conoscere ha forza di legge nella
misura in cui è voce e interprete
della più alta ragione di Dio, alla
quale il nostro spirito partecipa e alla
quale aderisce la nostra libertà[6]. Si
chiama naturale perché consiste nel
lume della ragione che ogni uomo
possiede per natura.



La legge morale naturale è un primo
passo nella comunicazione del piano
salvifico divino a tutto il genere
umano, la cui piena conoscenza è
resa possibile solo dalla Rivelazione.
Come è stato detto, il disegno divino
è che tutti noi possiamo raggiungere
la nostra piena felicità nella visione
di Dio. Ecco le caratteristiche della
legge morale naturale:

-Proprietà. La legge morale naturale
è universale perché si estende a ogni
persona umana, in ogni epoca[7].
Nonostante la diversità delle culture
nel corso della storia, l'intelligenza
umana mantiene la sua unità, che
rende possibile il dialogo tra culture
diverse, per quanto a volte questo
possa sembrare difficile.

«È immutabile e permanente in
mezzo le variazioni della storia;
sussiste sotto il flusso delle idee e dei
costumi e ne sostiene il progresso. Le
norme che la esprimono rimangono



sostanzialmente valide»[8]. I principi
fondamentali sono immutabili e, se
applicati a una realtà sociale in
evoluzione, possono dare origine a
diverse applicazioni concrete,
mentre rimane valido ciò che è
fondamentale[9].

È obbligatoria perché l'uomo deve
fare liberamente il bene ed evitare il
male per tendere a Dio; per questo
bisogna che sia in grado di
distinguere il bene dal male, cosa che
avviene soprattutto grazie al lume
della ragione naturale[10].
L'osservanza della legge morale
naturale può essere talvolta difficile,
ma non è mai impossibile[11].

-Conoscenza della legge naturale. I
precetti della legge naturale possono
essere conosciuti da tutti mediante la
ragione. Nella realtà, però, non tutti i
suoi precetti sono percepiti da tutti in
modo chiaro e immediato[12]. La loro
conoscenza effettiva può essere



condizionata dalle disposizioni
personali, dall'ambiente sociale e
culturale, dall'educazione ricevuta,
ecc. Si potrebbe dire che la legge
naturale è naturale come il
linguaggio: ogni essere umano sano
ha la capacità di parlare ma di fatto
parlerà in modo più o meno corretto
ed elegante a seconda del proprio
livello di istruzione. La capacità
naturale di conoscere il bene e il
male ha bisogno di un’educazione
adeguata per comprendere tutte le
verità morali che sono alla sua
portata e che lo aiutano nella sua vita
concreta.

2. La legge divino-positiva nella
vita cristiana

Dal momento che nella situazione
attuale i postumi del peccato non
sono stati completamente rimossi e



possono offuscare l'intelligenza in
misura maggiore o minore, la grazia
e la Rivelazione sono necessarie
all'uomo affinché le verità morali
possano essere conosciute da «tutti
senza difficoltà, con ferma certezza e
senza mescolanza di errori»[13]. La
rivelazione divina è avvenuta
attraverso un processo graduale e
storico.

L'Antica Legge, rivelata da Dio a
Mosè, «è il primo stato della Legge
rivelata. Le sue prescrizioni morali
sono riassunte nei Dieci
Comandamenti»[14], che esprimono le
conclusioni immediate della legge
morale naturale. L'intera economia
dell'Antico Testamento è ordinata a
preparare, annunciare e significare
la venuta del Salvatore[15].

La Nuova Legge o Legge evangelica o
Legge di Cristo «è la grazia dello
Spirito Santo data attraverso la fede
in Cristo". I precetti esterni, di cui



parla anche il Vangelo, preparano a
questa grazia o ne dispiegano gli
effetti nella vita»[16].

L'elemento principale della Legge di
Cristo è la grazia dello Spirito Santo,
che guarisce tutto l'uomo e si
manifesta nella fede che opera
attraverso l'amore[17]. È innanzitutto
una legge intima, che dà la forza
interiore per realizzare ciò che
insegna. In secondo luogo, è anche
una legge scritta, che si trova negli
insegnamenti del Signore (il Discorso
della Montagna, le beatitudini, ecc.) e
nella catechesi morale degli Apostoli
e si riassume nel comandamento
dell'amore. Questo secondo elemento
non è di secondaria importanza,
perché la grazia dello Spirito Santo,
infusa nel cuore del credente,
implica necessariamente il «vivere
secondo lo Spirito» e si esprime
attraverso i «frutti dello Spirito», che
si oppongono alle «opere della
carne»[18].



La Chiesa, con il suo Magistero, è
l'autentica interprete della legge
naturale[19]. Questa missione non
riguarda solo i fedeli, ma - secondo il
comando di Cristo: euntes, docete
omnes gentes [20] - abbraccia tutti gli
uomini. Da qui la responsabilità che
spetta ai cristiani di insegnare la
legge morale naturale, poiché per
fede e con l'aiuto del Magistero la
conoscono facilmente e senza errori.

3. Le leggi civili, la coscienza e la
vita cristiana

Le leggi civili sono le disposizioni
normative emanate dalle autorità
statali (generalmente dall'organo
legislativo dello Stato) con lo scopo di
promulgare, esplicitare o
concretizzare i requisiti della legge
morale naturale necessari a rendere
possibile e regolare adeguatamente



la vita dei cittadini nella sfera della
società politicamente organizzata[21].
Devono innanzitutto garantire la
pace e la sicurezza, la libertà, la
giustizia, la tutela dei diritti
fondamentali dell'individuo e la
moralità pubblica[22].

La virtù della giustizia comporta
l'obbligo morale di rispettare leggi
civili giuste. La gravità di questo
obbligo dipende dalla maggiore o
minore importanza del contenuto
della legge per il bene comune della
società.

Le leggi che si oppongono alla legge
morale naturale e al bene comune
della società sono ingiuste. In
particolare, sono ingiuste le leggi:

che proibiscono di fare
qualcosa che è moralmente
obbligatorio per i cittadini o che
ordinano loro di fare qualcosa
che non può essere fatto senza
commettere una colpa morale;

1. 



quelle che ledono
positivamente o privano della
dovuta protezione beni
appartenenti al bene comune:
la vita, la giustizia, i diritti
fondamentali della persona, il
matrimonio o la famiglia, etc...;
quelle non promulgate in modo
legittimo;
quelle che non distribuiscono
oneri e benefici in modo equo e
proporzionale tra i cittadini.

Le leggi civili ingiuste non vincolano
in coscienza; al contrario, vi è
l'obbligo morale di non rispettare le
loro disposizioni, soprattutto se sono
ingiuste per i motivi indicati ai punti
1) e 2), di esprimere il proprio
dissenso e di cercare di modificarle il
più possibile o almeno di ridurne gli
effetti negativi. A volte si dovrà
ricorrere all'obiezione di
coscienza[23].

2. 

3. 

4. 



4. Le leggi ecclesiastiche, i
comandamenti della Chiesa e la
coscienza

Dio ha anche voluto che gli uomini
formassero una sola società per
essere salvati[24]: la Chiesa, fondata da
Gesù Cristo e da Lui dotata di tutti i
mezzi per la realizzazione del suo
fine soprannaturale, che è la salvezza
delle anime. Tra questi mezzi c'è il
potere legislativo, che il Romano
Pontefice esercita nella Chiesa
universale e che i Vescovi diocesani -
e le autorità a loro equiparate -
esercitano nelle proprie
circoscrizioni. La maggior parte delle
leggi di portata universale sono
contenute nel Codice di Diritto
Canonico. Esiste un Codice per i
fedeli di rito latino e un altro per
quelli di rito orientale.

Le leggi ecclesiastiche danno luogo a
un vero e proprio obbligo morale[25]



la cui forza dipende dalla gravità
della materia.

I comandamenti più generici della
Chiesa sono cinque: 1. ascoltare la
messa per intero la domenica e i
giorni festivi obbligatori[26]; 2.
confessare i peccati mortali almeno
una volta all'anno, e in pericolo di
morte, e se si deve ricevere la
comunione[27]; 3. ricevere la
comunione almeno una volta
all'anno, a Pasqua[28]; 4. digiunare e
astenersi dal mangiare carne nei
giorni stabiliti dalla Chiesa[29]; 5.
aiutare la Chiesa nelle sue
necessità[30].

5. La coscienza morale

«La coscienza morale è un giudizio
della ragione con cui una persona
riconosce la qualità morale di un
particolare atto che intende fare, sta



facendo o ha fatto»[31]. La coscienza
formula «l'obbligo morale alla luce
della legge naturale: è l'obbligo di
fare ciò che l'uomo, attraverso l'atto
della sua coscienza, conosce, come un
bene che gli è indicato qui e ora»[32].
Così, ad esempio, quando alla fine
della giornata facciamo un esame di
coscienza, possiamo renderci conto
che qualcosa che abbiamo detto era
contrario alla carità. Oppure, quando
riflettiamo prima di fare qualcosa, la
nostra coscienza può farci capire che
l'azione che intendiamo compiere
lederebbe il diritto di una persona e
sarebbe quindi un'offesa alla
giustizia.

La coscienza è «la norma prossima
della moralità personale»[33].
Pertanto, quando si agisce contro di
essa, si commette un male morale.
Questo ruolo di norma prossima
appartiene alla coscienza non perché
sia la norma suprema[34], ma perché
ha per la persona un carattere ultimo



ineludibile: «il giudizio di coscienza
mostra "in ultima istanza" la
conformità di un comportamento
alla legge»[35]: quando la persona
giudica con certezza, dopo aver
esaminato il problema con tutti i
mezzi a sua disposizione, non c'è
un'ulteriore istanza, una coscienza
della coscienza, un giudizio del
giudizio, perché altrimenti si
procederebbe all'infinito.

Si chiama coscienza retta o vera
quella che giudica con verità la
qualità morale di un atto, e coscienza
erronea quella che non arriva alla
verità, considerando buona
un'azione che in realtà è cattiva, o
viceversa. La causa dell'errore di
coscienza è l'ignoranza, che può
essere invincibile (e incolpevole), se
domina la persona a tal punto che
non c'è possibilità di riconoscerla e
superarla, oppure può essere 
vincibile (e colpevole), nel caso
potesse essere riconosciuta e



superata, ma rimane perché la
persona non vuole mettere in atto i
mezzi per superarla[36]. La coscienza
colpevolmente erronea non è una
scusa per il peccato, anzi può
aggravarlo.

La coscienza è certa quando esprime
un giudizio con la certezza morale di
non sbagliare. Si dice probabile
quando si giudica con la convinzione
che esiste una certa probabilità di
equivoco, ma che è inferiore alla
probabilità di certezza. Si dice che sia
dubbiosa quando si presume che la
probabilità di sbagliare sia uguale o
superiore a quella di avere ragione.
Infine, si dice perplessa quando non
osa giudicare, perché pensa che sia
un peccato sia compiere un atto che
ometterlo.

In pratica, si dovrebbe seguire solo
una coscienza certa e vera, oppure
una coscienza certa e invincibilmente
erronea[37]. Non si deve agire con la



coscienza dubbiosa, ma si deve
uscire dal dubbio pregando,
studiando, facendo domande, ecc.

6. La formazione della coscienza
nella vita cristiana

Le azioni moralmente negative
compiute con ignoranza invincibile
recano danno a chi le commette e
possibilmente anche per altri, e in
ogni caso possono contribuire a un
ulteriore oscuramento della
coscienza. Da qui la necessità della
formazione delle coscienze[38].

Per formare una coscienza retta è
necessario istruire l'intelligenza alla
conoscenza della verità - per la quale
il cristiano può contare sull'aiuto del
Magistero della Chiesa - e educare la
volontà e l'affettività attraverso la
pratica delle virtù[39]. È un compito
che dura tutta la vita[40].



L'umiltà, che si acquisisce vivendo la
sincerità davanti a Dio, e la direzione
spirituale sono particolarmente
importanti per la formazione della
coscienza [41].

Una coscienza ben formata ha
bisogno di praticare la virtù morale
dell'epicheia. L'epicheia porta ad
agire diversamente dalla lettera della
legge quando sarebbe sbagliato o
dannoso agire in conformità alla
legge in situazioni non previste dalla
formulazione generale della legge.
Così, ad esempio, le autorità di
polizia stabiliscono che si può
entrare e uscire dall'area
internazionale di un aeroporto solo
attraverso i cancelli destinati a tale
scopo. Ma questo vale in circostanze
normali. E chiaro che in caso di un
terremoto che distrugga gli ingressi e
impedisca l'uso di quei cancelli, le
persone all'interno devono fuggire
da dove possono. Le disposizioni
dell'autorità, espresse in termini



generali, si riferiscono alle situazioni
normali, non a circostanze
eccezionali che nessuno può
prevedere.

Ángel Rodríguez Luño

Bibliografia di base

- Catechismo della Chiesa Cattolica,
1730-1742, 1776-1794 y 1950-1974.

- Giovanni Paolo II, Enciclica Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 28-64.

Letture raccomandate

- San Josemaría, La libertà, dono di
Dio, in Amici di Dio, 23-38.

- Enrique Colom, Ángel Rodríguez
Luño, Scelti in cristo per essere santi.



Corso di teología morale, Palabra,
Madrid 2000, pp. 316-332, 348-363,
399-409, 424-428 y 430-434.

[1] Cfr. san Tommaso d’Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 93, a. 1, c.;
Concilio Vaticano II, Dignitatis
humanae, n. 3.

[2] Ef 1, 4-5.

[3] Giovanni Paolo II, Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, n. 43.

[4] Cfr. Ibid; San Tommaso d’Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 91, a. 2.

[5] Cfr. Giovanni Paolo II, Veritatis
splendor, n.44.

[6] Cfr. Ibid.

[7] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1956. Ibid., n. 1958.



[8] Ivi, n. 1958.

[9] "L'applicazione della legge
naturale è molto variabile; può
richiedere una riflessione adattata
alla molteplicità delle condizioni di
vita a seconda dei luoghi, dei tempi e
delle circostanze. Tuttavia, nella
diversità delle culture, la legge
naturale rimane una norma che lega
gli uomini tra loro e impone loro, al
di là delle inevitabili differenze,
principi comuni" (Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 1957).

[10] Cfr. Giovanni Paolo II, Veritatis
splendor, n. 42.

[11] Cfr. Ivi, n. 102.

[12] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1960.

[13] Pio XII, Humani generis: DS 3876.
Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1960.



[14] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1962.

[15] Cfr. Concilio Vaticano II, Dei
verbum, n. 15.

[16] Giovanni Paolo II, Veritatis
splendor, n. 24. Cfr. San Tommaso
d’Aquino, Summa Theologiae, I-II, q.
106, a. 1, c. y ad 2.

[17] Cfr. San Tommaso d’Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 108, a. 1.

[18] Cfr. Ga 5,16-26.

[19] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2036.

[20] Mt 28, 19.

[21] Cfr. San Tommaso d'Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 95, a. 2; 
Catechismo della Chiesa Cattolica, n.
1959.

[22] Cfr. Giovanni Paolo II, 
Evangelium vitae, 25-III-1995, n. 71.



[23] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, nn. 2242-2243; Giovanni
Paolo II, Evangelium vitae, nn. 72-74.

[24] Cfr. Concilio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 9.

[25] Cfr. Concilio di Trento, Canoni
sul sacramento del Battesimo, 8: DS
1621.

[26] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2042.

[27] Cfr. Ibid.

[28] Cfr. Ibid.

[29] Cfr. Ivi, n. 2043.

[30] Cfr. Ibid.

[31] Ivi, n. 1778.

[32] Giovanni Paolo II, Veritatis
splendor, n. 59.

[33] Ivi, n. 60.



[34] Cfr. Ibid.

[35] Ivi, n. 59.

[36] Cfr. Ivi, n. 62; Concilio Vaticano
II, Gaudium et spes, 16.

[37] Una coscienza certa,
invincibilmente errata, è una regola
morale, ma non assoluta: è
vincolante solo finché permane
l'errore. E lo fa non per quello che è
in sé: il potere vincolante della
coscienza deriva dalla verità, per cui
una coscienza errata può vincolare
solo nella misura in cui è
soggettivamente e invincibilmente
considerata vera. In questioni molto
importanti (omicidio deliberato,
ecc.), è molto difficile che l'errore di
coscienza sia incolpevole.

[38] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1783.

[39] Cfr. Giovanni Paolo II, Veritatis
splendor, n. 64.



[40] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1784.

[41] "Il compito della direzione
spirituale non deve essere diretto
facendo delle creature prive di
giudizio proprio e che si limitano a
eseguire materialmente ciò che
qualcun altro dice loro; al contrario,
la direzione spirituale deve tendere a
formare persone di giudizio". Il
giudizio presuppone maturità,
fermezza di convinzione, sufficiente
conoscenza della dottrina,
delicatezza di spirito, educazione
della volontà" (San Josemaría, 
Conversazioni con Mons. Escrivá de
Balaguer, n. 93).

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/tema-25-la-vita-

https://opusdei.org/it/article/tema-25-la-vita-cristiana-la-legge-e-la-coscienza/
https://opusdei.org/it/article/tema-25-la-vita-cristiana-la-legge-e-la-coscienza/


cristiana-la-legge-e-la-coscienza/
(28/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/tema-25-la-vita-cristiana-la-legge-e-la-coscienza/

	Tema 25. La vita cristiana: la legge e la coscienza

