
opusdei.org

Tema 20. I
sacramenti

I sacramenti sono segni efficaci
della Grazia. La Grazia
santificante è una disposizione
stabile e soprannaturale che
perfeziona l’anima per renderla
capace di vivere con Dio. I sette
sacramenti corrispondono a
tutte le tappe e a tutti i momenti
importanti della vita del
cristiano: generano la vita di
fede dei cristiani e la fanno
crescere, la curano e le danno
una missione. I sacramenti
sono un insieme ordinato, al
centro del quale c’è la Santa
Eucarestia.



18/03/2024

«Tutta la vita liturgica della Chiesa
gravita attorno al sacrificio
eucaristico e ai sacramenti. Nella
Chiesa vi sono sette sacramenti: il
Battesimo, la Confermazione o
Crismazione, l'Eucaristia, la
Penitenza, l'Unzione degli infermi,
l'Ordine, il Matrimonio»[1].

1. Il mistero pasquale e i
sacramenti

La risurrezione di Cristo è unita alla
sua morte sulla Croce. Dio ha
cancellato il peccato e riconciliato a
sé il mondo con la passione e morte
di Gesù, e con la risurrezione di Gesù
ha inaugurato la vita nuova, la vita
del mondo futuro, rendendola



accessibile agli uomini. Con il dono
dello Spirito Santo, il Signore ci fa
partecipare a questa vita nuova della
sua risurrezione. Pertanto, il mistero
pasquale è un elemento centrale
della nostra fede. Il primo annuncio
di tutti gli apostoli è sempre questo:
«Gesù Cristo ti ama, ha dato la sua
vita per salvarti, e adesso è vivo al
tuo fianco ogni giorno, per
illuminarti, per rafforzarti, per
liberarti»[2]. Ed è il primo annuncio,
perché è l’annuncio principale,
quello che bisogna tornare ad
ascoltare in modi diversi e che in
modi diversi bisogna sempre tornare
ad annunciare.

Questa opera di salvezza che
annunciamo non è relegata nel
passato, dato che «venuta la sua ora
(cfr. Gv 13, 1; 17, 1), Egli vive l'unico
avvenimento della storia che non
passa: Gesù muore, è sepolto,
risuscita dai morti e siede alla destra
del Padre “una volta per tutte” (Rm 6,



10; Eb 7, 27; 9, 12). È un evento reale,
accaduto nella nostra storia, ma è
unico: tutti gli altri avvenimenti della
storia accadono una volta, poi
passano, inghiottiti dal passato. Il
mistero pasquale di Cristo, invece,
non può rimanere soltanto nel
passato, dal momento che con la sua
morte egli ha distrutto la morte, e
tutto ciò che Cristo è, tutto ciò che ha
compiuto e sofferto per tutti gli
uomini, partecipa dell'eternità divina
e perciò abbraccia tutti i tempi e in
essi è reso presente. L'evento della
croce e della risurrezione rimane e
attira tutto verso la Vita»[3].

Allo stesso tempo, il mistero pasquale
è talmente decisivo che Gesù Cristo è
tornato al Padre «soltanto dopo
averci lasciato il mezzo per
parteciparvi come se vi fossimo stati
presenti. Ogni fedele può così
prendervi parte e attingerne i frutti
inesauribilmente»[4]. Tale mezzo è la
sacra Liturgia, in modo particolare il



sacrificio eucaristico e i sacramenti 
[5].

Come ricorda il Catechismo della
Chiesa Cattolica: «Assiso alla destra
del Padre» da dove effonde lo Spirito
Santo nel suo corpo che è la Chiesa,
Cristo agisce ora attraverso i
sacramenti, da lui istituiti per
comunicare la sua grazia»[6]. I
sacramenti sono sono «come “forze
che escono” dal corpo di Cristo (cfr. 
Lc 5, 17; 6, 19; 8, 46), sempre vivo e
vivificante, azioni dello Spirito Santo
operante nel suo corpo che è la
Chiesa, i sacramenti sono i
“capolavori di Dio” nella Nuova ed
eterna Alleanza»[7].

Nella sua liturgia la Chiesa annuncia
e celebra il Mistero di Cristo in modo
che i fedeli vivano di Lui e ne diano
testimonianza nel mondo. «Dalla
prima comunità di Gerusalemme
fino alla parusia, le Chiese di Dio,
fedeli alla fede apostolica, celebrano,



in ogni luogo, lo stesso mistero
pasquale. Il mistero celebrato nella
liturgia è uno, ma variano le forme
nelle quali esso è celebrato»[8].

Così, la ricchezza insondabile del
Mistero di Cristo è tale che nessuna
tradizione liturgica può esprimere la
sua pienezza: la storia, la nascita e lo
sviluppo di questi riti testimoniano
una meravigliosa complementarità[9].
Studiare la celebrazione dei
sacramenti evidenzia come «le
Chiese di una stessa area geografica e
culturale sono giunte a celebrare il
Mistero di Cristo con espressioni
particolari, culturalmente
caratterizzate»[10].

2. Natura dei sacramenti

«Nella Chiesa vi sono sette
sacramenti: il Battesimo, la
Confermazione o Crismazione,



l'Eucaristia, la Penitenza, l'Unzione
degli infermi, l'Ordine, il
Matrimonio»[11]. «I sette sacramenti
toccano tutte le tappe e tutti i
momenti importanti della vita del
cristiano: grazie ad essi, la vita di
fede dei cristiani nasce e cresce,
riceve la guarigione e il dono della
missione. In questo si dà una certa
somiglianza tra le tappe della vita
naturale e quelle della vita
spirituale»[12]. Assieme costituiscono
un tutto ordinato, nel quale
l’Eucarestia occupa il posto centrale,
perchè contiene lo stesso Autore dei
sacramenti[13].

Il Catechismo della Chiesa Cattolica
dà una definizione dei sacramenti: «I
sacramenti sono segni efficaci della
grazia, istituiti da Cristo e affidati alla
Chiesa, attraverso i quali ci viene
elargita la vita divina. I riti visibili
con i quali i sacramenti sono
celebrati significano e realizzano le
grazie proprie di ciascun



sacramento»[14]. Infatti, «i sacramenti
sono segni sensibili (parole e azioni),
accessibili alla nostra attuale
umanità»[15].

Quando ci domandiamo di che cosa
sono segno i sacramenti, possiamo
affermare che lo sono di tre
elementi: della causa santificante,
che è la morte e la risurrezione di
Cristo; dell’effetto santificante o
grazia; e del fine della santificazione,
che è la gloria eterna. «Il sacramento
è segno commemorativo del passato,
ossia della passione del Signore; è
segno dimostrativo del frutto
prodotto in noi dalla sua passione,
cioè della grazia; è segno profetico,
che preannunzia la gloria futura»[16].

Il segno sacramentale, proprio di
ogni sacramento, è costituito da
elementi materiali (acqua, olio, pane,
vino) e da gesti umani (abluzione,
unzione, imposizione delle mani,
ecc.) che chiamiamo la materia; e,



anche, dalle parole pronunciate dal
ministro del sacramento, che sono la 
forma. Come afferma il Catechismo,
«ogni celebrazione sacramentale è
un incontro dei figli di Dio con il loro
Padre, in Cristo e nello Spirito Santo,
e tale incontro si esprime come un
dialogo, attraverso azioni e
parole»[17].

Inoltre, nella liturgia sacramentale
c’è una parte immutabile (quello che
Cristo stesso ha stabilito riguardo il
segno sacramentale) e parti che la
Chiesa può cambiare, per il bene dei
fedeli e per la maggiore venerazione
dei sacramenti, adattandoli alle
circostanze di luogo e di tempo.
Senza tuttavia dimenticare che
«nessun rito sacramentale può essere
modificato o manipolato dal ministro
o dalla comunità a loro piacimento.
Neppure l'autorità suprema nella
Chiesa può cambiare la liturgia a sua
discrezione, ma unicamente
nell'obbedienza della fede e nel



religioso rispetto del mistero della
liturgia»[18].

3. I sacramenti e la grazia

«La grazia è il favore, il soccorso
gratuito che Dio ci dà perché
rispondiamo al suo invito: diventare
figli di Dio (cfr. Gv 1, 12-18), figli
adottivi (cfr. Rm 8, 14-17), partecipi
della natura divina (cfr. 2 Pt 1, 3-4),
della vita eterna (cfr, Gv 17, 3). La
grazia è una partecipazione alla vita
di Dio; ci introduce nell'intimità della
vita trinitaria. Mediante il Battesimo
il cristiano partecipa alla grazia di
Cristo, Capo del suo corpo. Come
“figlio adottivo”, egli può ora
chiamare Dio “Padre”, in unione con
il Figlio unigenito»[19]. In questo
senso, noi che siamo stati battezzati
“siamo passati dalla morte alla vita”,
dalla lontananza da Dio alla grazia



della giustificazione, alla filiazione
divina. Siamo figli di Dio molto amati
in virtù del mistero Pasquale di
Cristo, della sua morte e della sua
risurrezione.

La grazia che riceviamo «è il dono
gratuito che Dio ci fa della sua vita,
infusa nella nostra anima dallo
Spirito Santo per guarirla dal peccato
e santificarla. È la grazia santificante
o deificante, ricevuta nel
Battesimo»[20]. Come afferma il 
Catechismo, «la grazia santificante è
un dono abituale, una disposizione
stabile e soprannaturale che
perfeziona l'anima stessa per
renderla capace di vivere con Dio, di
agire per amor suo»[21].

Tutti i sacramenti conferiscono la
grazia santificante a chi non mette
ostacoli. Questa grazia è «il dono
dello Spirito che ci giustifica e ci
santifica»[22]. In aggiunta, i
sacramenti conferiscono la grazia 



sacramentale, che è la grazia propria
di ogni sacramento»[23]: un aiuto
divino specifico per conseguire il fine
di quel sacramento.

Non riceviamo solo la grazia
santificante, ma anche lo stesso
Spirito Santo, così che «la grazia è,
innanzi tutto e principalmente il
dono dello Spirito che ci giustifica e
ci santifica»[24]. Per questo possiamo
dire che «per mezzo dei sacramenti
della Chiesa che Cristo comunica alle
membra del suo corpo il suo Spirito
Santo e santificatore»[25], cosicché il
frutto della vita sacramentale sta nel
fatto che lo Spirito Santo divinizza i
fedeli unendoli alla vita di Cristo[26].

I tre sacramenti del Battesimo,
Confermazione e Ordine sacerdotale
assieme alla grazia conferiscono il
cosiddetto carattere sacramentale,
che è il sigillo spirituale indelebile
impresso nell’anima, per il quale il
cristiano partecipa del sacerdozio di



Cristo e fa parte della Chiesa secondo
differenti stati e funzioni. Il carattere
sacramentale permane per sempre
nel cristiano come positiva
disposizione alla grazia, come
promessa e garanzia della divina
protezione e come vocazione al culto
divino e al servizio della Chiesa.
Quindi, questi tre sacramenti non
possono essere ripetuti[27].

I sacramenti che Cristo ha affidato
alla sua Chiesa sono necessari (in
alcuni casi basta anche
semplicemente il desiderio di
riceverli) per la salvezza e per
ottenere la grazia santificante, e
nessuno di loro è superfluo, anche se
non tutti sono necessari per ogni
persona.

4. Eficacia dei sacramenti



I sacramenti «sono efficaci perché in
essi agisce Cristo stesso: è lui che
battezza, è lui che opera nei suoi
sacramenti per comunicare la grazia
che il sacramento significa»[28]. Essi
«realizzano efficacemente la grazia
che significano in virtù della grazia
di Cristo e per il potere dello Spirito
Santo»[29].

L’effetto del sacramento si produce 
ex opere operato (per il fatto stesso
che il segno sacramentale viene
realizzato). In altre parole, il
sacramento non agisce in virtù della
giustizia dell’uomo che lo dà o lo
riceve, ma per la potenza di Dio:
«quando un sacramento viene
celebrato in conformità
all'intenzione della Chiesa, la
potenza di Cristo e del suo Spirito
agisce in esso e per mezzo di esso,
indipendentemente dalla santità
personale del ministro»[30].



La persona che realizza il
sacramento si mette al servizio di
Cristo e della Chiesa, per questo
viene detto ministro del sacramento;
e non può essere indifferentemente
qualunque fedele cristiano, ma
ordinariamente è necessaria la
particolare conformazione a Cristo
Sacerdote che viene data dal
sacramento dell’Ordine.

L’efficacia dei sacramenti proviene
da Cristo stesso che agisce in loro.
«Tuttavia i frutti dei sacramenti
dipendono anche dalle disposizioni
di colui che li riceve»[31]: gli effetti
della grazia sono proporzionati alle
disposizioni di fede, alla conversione
del cuore e all’adesione alla volontà
di Dio. «La santa Madre Chiesa ha
istituito i sacramentali. Questi sono
segni sacri per mezzo dei quali, con
una certa imitazione dei sacramenti,
sono significati e, per impetrazione
della Chiesa, vengono ottenuti effetti
soprattutto spirituali. Per mezzo di



essi gli uomini vengono disposti a
ricevere l'effetto principale dei
sacramenti e vengono santificate le
varie circostanze della vita (...). Non
conferiscono la grazia dello Spirito
Santo alla maniera dei sacramenti;
però mediante la preghiera della
Chiesa preparano a ricevere la grazia
e dispongono a cooperare con
essa»[32]. Tra i sacramentali i più
importanti sono le benedizioni (di
persone, della mensa, di oggetti, di
luoghi).

Juan José Silvestre

Bibliografia di base

- Concilio Vaticano II, Sacrosanctum
Concilium, nn. 5-7.

- Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 1066-1098; 1113-1143; 1200-1211
y 1667-1671.



- San Giovanni Paolo II, Ecclesia de
Eucharistia, nn. 2-5.

[1] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1113.

[2] Francesco, Evangelii gaudium, n.
164.

[3] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1085.

[4] San Giovanni Paolo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 11.

[5] Cfr. Concilio Vaticano II, 
Sacrosanctum Concilium, n. 6.

[6] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1084.

[7] Ivi, n. 1116.

[8] Ivi, n. 1200.



[9] Cfr. Ivi, n. 1201.

[10] Ivi, n. 1202.

[11] Ivi, n. 1113.

[12]Ivi, n. 1210.

[13] Cfr. Ivi, n. 1211.

[14] Ivi, n. 1131.

[15] Ivi, n. 1084.

[16] San Tommaso d’Aquino, Summa
Theologiae, III, q. 60, a.3; cfr. 
Catechismo della Chiesa Cattolica, n.
1130.

[17] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1153.

[18] Ivi, n. 1125.

[19] Ivi, n. 1996-1997.

[20] Ivi, n. 1999.

[21] Ivi, n. 2000.



[22] Ivi, n. 2003.

[23] Ivi, n. 1129.

[24] Ivi, n. 2003

[25] Ivi, n. 739.

[26] Cfr. Ivi, n. 1129.

[27] Cfr. Ivi, n. 1121.

[28] Ivi, n. 1127.

[29] Ivi, n. 1997.

[30] Ivi, n. 1128.

[31] Ibid.

[32] Ivi, n. 1667- 1670

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it/article/tema-20-i-sacramenti/


opusdei.org/it/article/tema-20-i-
sacramenti/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/tema-20-i-sacramenti/
https://opusdei.org/it/article/tema-20-i-sacramenti/

	Tema 20. I sacramenti

