
opusdei.org

Tema 2. Il motivo
della Rivelazione

Nell’uomo esiste un desiderio
naturale di raggiungere una
vera conoscenza di Dio: la
conquista di questa meta
richiede l’aiuto di Dio e
l’impegno personale. Dio ha
manifestato la sua natura di
Persona, che si specifica nella
Ss.ma Trinità: il dato
correlativo è presente nella
“storia della salvezza” che
troviamo nella Bibbia. Con
questa rivelazione Dio vuole
dare agli uomini la possibilità
di vivere in comunione con Lui,
affinché possano condividere i



suoi beni e la sua vita, e così
arrivare alla felicità.

15/05/2023

1. La nozione di Rivelazione
soprannaturale

Nell’uomo esiste un desiderio
naturale di raggiungere una vera
conoscenza di Dio. Questa
conoscenza, tuttavia, non si può
raggiungere con le sole forze umane,
perché Dio non è una creatura
materiale o un fenomeno sensibile
del quale possiamo avere esperienza.
L’uomo può ottenere alcune certezze
relative a Dio a partire dalle realtà
create e dal suo essere personale,
però queste vie ci danno una
conoscenza molto limitata di Lui e
della sua vita. Inoltre, per
raggiungere questa certezza è
necessario superare notevoli



difficoltà. Se Dio non disvela il suo
mistero e non manifesta la sua
natura le possibilità conoscitive
risultano limitate così come, secondo
alcuni autori medievali, un giorno è
capitato a sant’Agostino.

L’aneddoto è piuttosto famoso. Un
giorno sant’Agostino passeggiava in
riva al mare, rimuginando nella sua
testa la dottrina su Dio e sul mistero
della Trinità. A un certo punto alzò lo
sguardo e vide un bambino piccolo
che giocava sulla sabbia. Vedeva che
il bambino correva verso il mare,
riempiva di acqua un secchiello,
ritornava dov’era prima e versava
l’acqua in una buca. Dopo aver
osservato questo procedimento varie
volte, il santo sentì una certa
curiosità, si avvicinò al bambino e gli
domandò: «Dimmi un po’, ma che
stai facendo?». E il bambino rispose:
«Sto tirando via tutta l’acqua del
mare e la metto in questa buca». «Ma
questo è impossibile», gli assicurò il



santo. E il bambino rispose: «Ancora
più impossibile è cercare di fare
quello che tu stai tentando di fare:
comprendere nella tua piccola mente
il mistero di Dio».

Tuttavia Dio non ha lasciato l’uomo
in questa situazione. Ha voluto
rivelarsi, vale a dire, manifestarsi,
uscire dal suo mistero e togliere il
“velo” che ci impediva di conoscere
chi è e come è Lui. Questo non lo ha
fatto semplicemente per soddisfare
una nostra curiosità, e neppure lo ha
fatto unicamente per comunicare un
messaggio su Se stesso, ma si è
rivelato venendo Egli stesso incontro
agli uomini - specialmente con l’invio
nel mondo di suo Figlio e con il dono
dello Spirito Santo - e invitandoli a
entrare in una relazione di amore
con Lui. Ha voluto manifestare la sua
natura, trattare gli uomini come
amici e come figli amati per renderli
pienamente felici col suo amore
infinito.



Gli aneliti di pienezza e gli aneliti di
salvezza presenti nella vita umana
non si possono soddisfare con
qualcosa di terreno: la rivelazione di
Dio e la dedizione che Egli fa di se
stesso donando il suo amore infinito,
hanno la capacità di colmare in
modo sovrabbondante il cuore
umano, riempiendolo di una felicità
molto maggiore di quella che l’uomo
stesso è capace di desiderare o
immaginare.

Come san Paolo ha scritto ai Corinzi:
«Quelle cose che occhio non vide, né
orecchio udì, né mai entrarono in
cuore di uomo, Dio le ha preparate
per coloro che lo amano»[1]. La
Rivelazione «è la realizzazione delle
aspirazioni più profonde, di quel
desiderio di infinito e di pienezza che
alberga nell’intimo l’essere umano e
lo apre a una felicità non
momentanea e limitata, ma
eterna»[2].



2. La Rivelazione nella storia della
salvezza

Secondo il Concilio Vaticano II, la
Rivelazione risponde a un piano, a
un progetto che si sviluppa mediante
l’intervento di Dio nella storia degli
uomini. Dio prende l’iniziativa e si fa
presente nella storia attraverso
determinati avvenimenti (come la
chiamata del patriarca Abramo alla
fede, la liberazione degli israeliti
dall’Egitto, ecc.), e ordina questi fatti
affinché risulti manifesta la divina
Volontà di salvezza. Dio comunica il
significato profondo di questi
avvenimenti, il loro significato per la
salvezza: la comunicazione della
verità raggiunge uomini scelti da Lui,
quelli che costituisce in testimoni di
questa azione divina. Per esempio,
Mosè ed Aronne furono testimoni dei
miracoli che Dio fece per obbligare il
Faraone d’Egitto a lasciar partire il
popolo d’Israele e così liberarlo dalla
schiavitù. In tal modo Dio svelò e



realizzò una tappa del suo disegno:
manifestò che, secondo la sua eterna
sapienza, gli uomini sappiano che
stare con Dio significa libertà e
salvezza. A questa tappa seguirono
altre tappe e altri avvenimenti di
salvezza; per questo si parla di una
“storia della salvezza” di Dio nei
confronti degli uomini.

Questa “storia della salvezza” è
narrata nell’Antico Testamento, e più
esattamente nei libri iniziali
(soprattutto Genesi ed Esodo) e nei
libri storici (16 libri, tra i quali il libro
di Giosuè, i due libri di Samuele e
quelli dei Re). La storia della salvezza
culmina in un grande avvenimento:
quello dell'Incarnazione del Figlio di
Dio, un avvenimento situato in un
determinato momento della storia
umana e che segna la pienezza del
progetto di Dio.

L’Incarnazione è un avvenimento
singolarissimo. Qui Dio non



interviene nella storia come prima,
attraverso certi fatti e certe parole
trasmessi per mezzo di uomini da
Lui scelti, ma Egli stesso entra nella
“storia”; si fa uomo e si fa
protagonista interno della storia
umana per guidarla e ricondurla al
Padre dall’interno, con la sua
predicazione e i suoi miracoli, con la
sua Passione, Morte e Risurrezione.
Con l’invio conclusivo dello Spirito
Santo, promesso ai suoi discepoli.

Nella storia della salvezza, che
culmina nella vita di Cristo e
nell’invio dello Spirito Santo, Dio,
oltre a rivelarci la sua natura, ci
svela anche qual è il suo progetto per
ciò che ci riguarda. È un progetto
grande e bello, perché siamo stati
scelti da Dio, ancora prima della
creazione del mondo, nel Figlio, Gesù
Cristo. La vita umana non è casuale,
ma risponde ad un progetto che
nasce dall’amore di Dio, che è un
amore eterno. La nostra relazione



con Dio non si limita al fatto che Egli
ci ha creati, né la nostra finalità si
esaurisce semplicemente nel fatto
che esistiamo nel mondo o che siamo
inseriti in una storia. Non siamo
soltanto creature di Dio, perché, fin
dal momento in cui Dio ha deliberato
di crearci, ci ha contemplati con
occhi di Padre e ci ha destinati ad
essere suoi figli adottivi: fratelli di
Gesù Cristo, suo unico Figlio. Il
motivo profondo dell’esistenza è ben
presente nel mistero di Dio, e solo la
conoscenza di questo mistero, che è
un mistero di amore, ci permette di
decifrare il contenuto autentico della
nostra esistenza.

Il Compendio del Catechismo
riassume queste idee nel seguente
modo: «Dio, nella sua bontà e
sapienza, si rivela all'uomo. Con
eventi e parole rivela Se stesso e il
suo disegno di benevolenza, che ha
prestabilito dall'eternità in Cristo a
favore dell'umanità. Tale disegno



consiste nel far partecipare, per la
grazia dello Spirito Santo, tutti gli
uomini alla vita divina, quali suoi
figli adottivi nel suo unico Figlio»[3].

3. Il Dio personale e il Dio trino

I libri dell’Antico Testamento
preparano alla rivelazione più
profonda e decisiva su Dio, che poi
ha luogo nel Nuovo Testamento.
Questa preparazione presenta Dio
principalmente come Dio
dell’Alleanza, vale a dire, il Dio che
prende l’iniziativa di scegliere un
popolo - Israele - per stabilire con lui
un patto di amicizia e di salvezza. Il
Signore non attende, da questo patto,
qualche beneficio per Sé. Dio non ha
bisogno di nulla, perché è
trascendente, ossia, infinito, eterno,
onnipotente e completamente al di
sopra del mondo: propone questa sua
alleanza per pura benevolenza,
perché si tratta di un patto ottimo
per la felicità di Israele e del mondo



intero. Il Dio che ci presenta l’Antico
Testamento è assolutamente
superiore e trascendente e, nello
stesso tempo, intimamente collegato
al mondo, all’uomo e alla sua storia.
Per quel che lo riguarda, rimane
inaccessibile nella sua maestà, ma il
suo amore lo rende
straordinariamente vicino agli
uomini. È assolutamente libero nelle
sue decisioni e, nello stesso tempo, è
interamente impegnato in esse.

Tutto questo conferisce a Dio un
carattere quanto mai personale,
perché è proprio delle persone
decidere, scegliere, amare,
manifestarsi agli altri. Noi uomini
manifestiamo la nostra personalità e
il nostro carattere con le nostre
parole e con le nostre azioni.
Attraverso di esse, gli altri imparano
a conoscerci: manifestiamo il nostro
modo di essere. Così anche il Signore.
Nell’Antico Testamento Dio si rivela,
in primo luogo, con la parola. Spesso



troviamo delle espressioni nelle quali
Dio si riferisce a se stesso in prima
persona. Per esempio: «Io sono il
Signore, tuo Dio, che ti ha fatto uscire
dalla terra d’Egitto, dalla condizione
servile»[4]. Altre volte un Profeta
comunica le parole che Dio gli ha
detto: «Così dice il Signore: Mi
ricordo di te, dell’affetto della tua
giovinezza»[5]. E, insieme con le
parole, le opere: «Dio si ricordò
anche di Rachele; Dio la esaudì e la
rese feconda»[6], «Vi invitava in quel
giorno il Signore, Dio degli eserciti, al
pianto e al lamento»[7]. Parole e opere
che si illuminano reciprocamente,
che rivelano la volontà di Dio e che
cercano di guidare il popolo eletto
verso la vera sorgente della vita che è
Egli stesso.

Il Nuovo Testamento contiene,
rispetto all’Antico, una novità
sorprendente. I Vangeli mostrano che
Gesù chiama Dio «Padre mio» in un
modo esclusivo. Tra il Padre e Gesù



c’è una relazione unica e
singolarissima, che non si può
esprimere soltanto in termini umani
e temporali. Anche le parole e le
opere di Gesù indicano che egli non è
solamente un uomo, e anche se Gesù
non si è mai proclamato Dio, ha fatto
capire con assoluta chiarezza che lo
era da ciò che ha detto e ha fatto.
Perciò gli apostoli proclamarono nei
loro scritti che Gesù è il Figlio di Dio
eterno, che si è fatto uomo per noi e
per la nostra salvezza. Inoltre Gesù
non ha svelato soltanto la sua stretta
relazione con il Padre, ma anche
quella dello Spirito Santo con il Padre
e con Egli stesso. Lo Spirito Santo è
«Spirito della verità che procede dal
Padre»[8], «Spirito del suo Figlio»[9],
«di Cristo»[10], o semplicemente
«Spirito del nostro Dio»[11]. In tal
modo, il carattere personale di Dio,
che si è manifestato nell’Antico
Testamento, si presenta nel Nuovo
con una dimensione sorprendente:



Dio esiste come Padre, Figlio e
Spirito.

Questo ovviamente non significa che
siano tre dei, ma che sono tre
persone distinte nell’unità dell’unico
Dio. Ciò si comprende meglio se si
considerano i nomi delle persone,
che segnalano una relazione di
profonda intimità. Tra gli uomini è
naturale che la relazione paterno-
filiale sia di amore e di confidenza.
Sul piano divino l’amore e la
confidenza sono così intensi che il
Padre è assolutamente intimo al
Figlio e viceversa. Qualcosa di
analogo si osserva nella relazione di
ogni uomo con sé stesso. Tante volte,
ciascuno osserva la sua coscienza,
scruta i suoi pensieri e sentimenti: è
la conoscenza interiore.
Analogamente, lo Spirito Santo è Dio
che conosce il cuore di Dio, Egli
stesso è il mistero di questa reciproca
intimità del Padre e del Figlio. Tutto
questo ci porta a una conclusione:



Dio è un mistero di Amore. Non di
amore verso l’esterno, verso le
creature, ma di amore interiore, tra
le persone divine. Questo amore è
così forte in Lui che le tre persone
sono un’unica realtà, un solo Dio. Un
teologo del XII secolo, Riccardo di san
Víttore, in riferimento alla Ss.ma
Trinità, ha scritto: «perché possa
esistere, l’amore ha bisogno di due
persone, perché sia perfetto ha
necessità di aprirsi a un terzo»[12].
Padre, Figlio e Spirito Santo hanno la
stessa dignità e natura: tutt’e tre sono
un unico Dio, un solo mistero di
amore.

4. L’invito alla comunione e alla
fede

Un documento del Concilio Vaticano
II sintetizza qual è l’obiettivo della
Rivelazione: «Dio invisibile nel suo
immenso amore parla agli uomini
come ad amici e si intrattiene con
essi, per invitarli e ammetterli alla



comunione con sé»[13]. L’obiettivo è
quello di offrire agli uomini la
possibilità di vivere in comunione
con Lui perché possano godere dei
suoi beni e della sua vita. La
Rivelazione fa riferimento alla
felicità e alla vita di ogni uomo e di
ogni donna.

Si può prospettare il problema di
come questa Rivelazione di Dio arrivi
a ciascuno e quali sono gli strumenti
dei quali Dio si serve o quali mezzi
impiega perché gli uomini sappiano
che sono stati chiamati ad una
comunione di amore e di vita con il
loro Creatore. La risposta a queste
domande ha un duplice aspetto.

Da una parte, bisogna ricordare che
Cristo fondò la Chiesa perché
continuasse la sua missione nel
mondo. La Chiesa è intrinsecamente
evangelizzatrice e il suo compito
consiste nel portare la Buona Novella
del Vangelo a tutte le nazioni e in



ogni epoca storica, in modo che,
mediante la predicazione, gli uomini
possano conoscere la Rivelazione di
Dio e il suo progetto di salvezza.
Comunque, la Chiesa non realizza
esclusivamente questo compito.
Cristo, suo Signore e Fondatore, è in
realtà colui che continua a dirigere la
Chiesa dal suo posto nel cielo accanto
al Padre. Lo Spirito Santo, che è
Spirito di Cristo, conduce e sostiene
la Chiesa perché porti il suo
messaggio agli uomini. Il compito di
evangelizzazione della Chiesa è
vivificato dall’azione della Ss.ma
Trinità.

D’altra parte, non c’è dubbio che le
circostanze storiche non sempre
permettono che la Chiesa svolga
efficacemente questo compito di
evangelizzazione. Non mancano
ostacoli che si oppongono alla
diffusione del Vangelo, e per questo
in ogni epoca vi sono uomini - a volte
molti - che non riescono di fatto a



ricevere la Buona Novella della
chiamata alla comunione con Dio e
alla salvezza. Non riescono a
conoscere la fede in modo
significativo, perché non ricevono
l’annuncio salvifico. In realtà, queste
persone hanno pur sempre un
contatto con la Rivelazione cristiana,
perché l’azione dello Spirito Santo
non è limitata da nessuna
circostanza: Egli, essendo Dio, può
invitare ciascuno a modalità di
comunione con Lui, che si fanno
presenti nell’intimo della coscienza e
che trasmettono al cuore un seme
della Rivelazione. Per questo non c’è
nessuno che non riceva, da parte di
Dio, l’aiuto e le luci necessarie per
conquistare la comunione con Lui.
Però, nei casi in cui non è stato
possibile ricevere la predicazione
della Chiesa né la testimonianza di
una vita cristiana autentica, la
relazione con Dio è abitualmente
confusa e frammentaria, e diventa
chiara e si perfeziona soltanto



quando si arriva a percepire il
messaggio della salvezza e si riceve il
battesimo.

Fin qui abbiamo parlato quasi
sempre della Rivelazione come di un
invito di Dio alla comunione con Lui
e alla salvezza. Ma, qual è il ruolo
dell’uomo? Come si accetta la
salvezza che Dio offre quando
chiama gli uomini a essere figli di
Dio in Gesù Cristo? La risposta è data
dal Catechismo della Chiesa Cattolica
al n. 142: «La risposta adeguata a
questo invito è la fede». Ma, che cos’è
la fede? Come si può ottenere?

La fede non è semplice fiducia
umana in Dio, e neppure è
un’opinione più o meno convinta su
qualcosa. Certe volte usiamo il verbo
“credere” nel significato di “pensare
o avere un’opinione su qualcosa”.
Per esempio, “credo che oggi
pioverà” o “credo che ciò che gli
succede sia una cosa passeggera”. In



questi esempi vi sono motivi per
pensare che qualcosa è certa, ma in
realtà non possiamo essere sicuri che
sarà così. Quando nella religione
cristiana si parla della “fede” si tratta
di una cosa differente.

La fede è una luce interiore che
viene da Dio e tocca il cuore,
inducendolo a riconoscere la Sua
presenza e il Suo modo di fare.
Quando, per esempio, in un territorio
di missione qualcuno entra in
contatto con il cristianesimo grazie al
lavoro di un missionario, può
verificarsi che s’interessi e rimanga
affascinato da quello che ascolta. Dio
lo illumina e gli fa comprendere che
tutto questo è molto bello, che dà
realmente un senso alla sua vita, gli
fa scoprire questo significato che
forse stava cercando senza successo
fino a quel momento. Quella persona
non ha ascoltato semplicemente un
discorso che ha senso, ma inoltre ha
ricevuto una luce che lo fa sentire



felice, pieno di gioia, perché si sono
aperti per lui degli orizzonti di senso
che forse non credeva possibile che
esistessero. Per questo condivide con
gioia quello che ha sentito, quel
senso della sua vita che gli parla di
Dio e di un grande amore, ed ha la
certezza che sta lì la chiave della sua
esistenza, in quel Dio che lo ha
creato, che lo ama e lo chiama alla
salvezza. Questa luce è un dono, una
grazia di Dio: la risposta a questa
luce è la fede.

Pertanto, la fede è una realtà
simultaneamente divina e umana: è
l’azione divina nell’anima e
l’apertura dell’uomo all’azione
divina; un atto di adesione al Dio che
si rivela. Il Concilio Vaticano II
riassume questa esperienza quando
afferma: «Perché si possa prestare
questa fede, è necessaria la grazia di
Dio che previene e soccorre e gli aiuti
interiori dello Spirito Santo, il quale
muova il cuore e lo rivolga a Dio,



apra gli occhi della mente e dia a
tutti dolcezza nel consentire e nel
credere alla verità»[14].

Per la sua dimensione umana, la fede
è un atto dell’uomo. Un atto libero.
Può verificarsi che la stessa predica
del missionario muova alcuni a
compiere un atto di fede, mentre
altri restano indifferenti. Dio, che
conosce i cuori, illumina ognuno
secondo le sue disposizioni, e l’uomo
rimane sempre libero di accogliere o
meno l’amoroso invito di Dio, e di
accettare Gesù come Signore della
propria vita o di rifiutarlo. Un rifiuto
che mette in pericolo di perdere la
felicità terrena e quella eterna.

La fede, inoltre, è un atto di fiducia:
si accetta di essere guidati da Dio, si
accetta che Cristo è il Signore, che,
con la sua grazia, indica il cammino
della libertà e della vita. Credere
vuol dire donarsi con gioia al
progetto provvidenziale che Dio ha



per ciascuno di noi e che permette di
vivere come buoni figli di Dio in Gesù
Cristo. È necessario fidarsi di Dio,
come si fidò il Patriarca Abramo,
come si fidò la Vergine Maria

Antonio Ducay

Bibliografia di base

- Catechismo della Chiesa Cattolica, n.
50-73.

- Papa Francesco, Enciclica Lumen
Fidei.

- Benedetto XVI, «L’Anno della fede.
Che cos’è la fede?», Udienza, 24-
X-2012.

- Benedetto XVI, «L’Anno della fede.
Le tappe della Rivelazione», Udienza,
5-XII- 2012.

Letture raccomandate



C. Izquierdo Urbina, et al., Voce 
Revelación, in Diccionario de teología,
EUNSA, Pamplona 2006, p. 864 ss.

J. Burgraff, Teologia fondamentale.
Manuale di introduzione, Edizioni
Ares, Milano 2004, cap. III e VI

[1] 1 Cor 2, 9

[2] Benedetto XVI, Udienza, 5-X-2012.

[3] n. 6

[4] Es 20, 2

[5] Ger 2, 2

[6] Gen 30, 22

[7] Is 22, 12

[8] Gv 15, 26

[9] Gal 4, 6

[10] Rm 8, 11

[11] 1 Cor 6, 11



[12] De Trinitate, III.13

[13] Dei Verbum, 2

[14] Dei Verbum, 5

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/tema-2-il-motivo-
della-rivelazione/ (17/12/2025)

https://opusdei.org/it/article/tema-2-il-motivo-della-rivelazione/
https://opusdei.org/it/article/tema-2-il-motivo-della-rivelazione/
https://opusdei.org/it/article/tema-2-il-motivo-della-rivelazione/

	Tema 2. Il motivo della Rivelazione

