
opusdei.org

Tema 19. La
risurrezione della
carne

Il corpo risuscitato sarà reale e
materiale, ma non terreno né
mortale. L’enigma della morte
dell’uomo si comprende
soltanto alla luce della
risurrezione della carne di
Cristo e della nostra
risurrezione in Lui. La vita
eterna è ciò che dà senso ultimo
e permanente alla vita umana,
all’impegno etico, alla dedizione
generosa, al servizio sacrificato,
all’impegno di comunicare la
dottrina e l’amore di Cristo a
tutte le anime.



16/01/2024

Alla fine del Simbolo degli Apostoli la
Chiesa proclama: «Credo nella
risurrezione della carne e nella vita
eterna». In questa formula sono
contenuti e brevemente enunciati gli
elementi fondamentali della
speranza escatologica della Chiesa,
vale a dire, di ciò che l’uomo spera al
termine della propria vita. La base
della speranza cristiana è la
promessa divina.

1. La fede nella risurrezione della
carne

Molte volte la Chiesa ha proclamato
la sua fede nella risurrezione di tutti
i morti alla fine dei tempi. Si tratta in
qualche modo della “estensione”



della Risurrezione di Gesù Cristo, «il
primogenito tra molti fratelli»[1], a
tutti gli uomini, giusti e peccatori,
che avrà luogo quando Egli verrà alla
fine dei tempi per giudicare i vivi e i
morti. Con la morte, come sappiamo,
l’anima si separa dal corpo, ma con
la risurrezione, corpo e anima si
uniscono nuovamente tra loro nella
gloria, per sempre[2]. Il dogma della
risurrezione dei morti, se da un lato
parla della pienezza della vita
immortale alla quale l’uomo è
destinato, dall’altro ricorda con
vivezza la sua dignità, specialmente
nel suo aspetto corporale. Parla della
bontà del mondo, del corpo, del
valore della storia vissuta giorno per
giorno, della vocazione eterna della
materia. È per questo che i Padri
della Chiesa, rispondendo agli
gnostici del II secolo, hanno insistito
sulla risurrezione della carne, vale a
dire, della vita dell’uomo nella sua
materialità corporea.



San Tommaso d’Aquino ritiene che la
risurrezione dei morti sia naturale in
relazione al destino dell’uomo
(perché l’anima immortale è fatta per
rimanere unita al corpo, e viceversa),
ma è soprannaturale in relazione a
Dio che è colui lo porta a
compimento[3], vale a dire, naturale
in quanto alla “causa finale”,
soprannaturale in ciò che si riferisce
alla “causa efficiente”.

Il corpo risuscitato sarà reale e
materiale, ma non terreno né
mortale. San Paolo si oppone all’idea
di una risurrezione come
trasformazione umana all’interno
della storia, e per questo parla del
corpo risuscitato come “glorioso”[4] e
“spirituale”[5]. La risurrezione
dell’uomo, come quella di Cristo,
avverrà per tutti, dopo la morte, alla
fine dei tempi.

La Chiesa non promette ai cristiani
una vita di sicuro successo su questa



terra, quella che si chiama utopia,
dato che la nostra vita terrena è
sempre segnata dalla Croce. Nello
stesso tempo, il processo della
risurrezione ha avuto inizio in
qualche modo già qui sulla terra,
grazie ai doni del Battesimo e
dell’Eucaristia[6]. Secondo san
Tommaso, dopo la risurrezione,
l’anima informerà il corpo in modo
così intenso che in esso saranno
riflesse tutte le sue qualità morali e
spirituali[7]. In questo senso la
risurrezione finale, che avverrà con
la venuta di Gesù Cristo nella gloria,
renderà possibile il giudizio
definitivo dei vivi e dei morti.

Su ciò che riguarda la dottrina della
risurrezione, si possono fare quattro
osservazioni pratiche:

1) La dottrina della risurrezione
finale esclude le teorie della 
reincarnazione, secondo le quali
l’anima umana, dopo la morte,



emigra verso un altro corpo, ripetute
volte se occorre, fintantoché non si
compie definitivamente la sua
purificazione. La vita umana è unica,
non si ripete, e questo dà spessore a
tutto quello che facciamo giorno per
giorno. Al riguardo, il Concilio
Vaticano II ha parlato di «unico corso
della nostra vita»[8].

2) Una manifestazione chiara della
fede della Chiesa nella risurrezione
del proprio corpo è la venerazione
delle reliquie dei santi, così viva nella
pietà dei credenti.

3) Sebbene la cremazione non sia
illecita, sempre che non venga scelta
per motivi contrari alla fede[9], la
Chiesa consiglia vivamente di
mantenere la pia consuetudine di
seppellire i corpi[10]; il corpo, nella
sua materialità, è parte integrante
della persona, risuscita alla fine dei
tempi, ha avuto contatti con i
sacramenti istituiti da Cristo ed è



stato tempio dello Spirito Santo; si
capisce allora che al momento della
sepoltura deve essere rispettato nella
sua materialità nel miglior modo
possibile; l’odierno disprezzo della
corporeità umana come creatura di
Dio destinata alla risurrezione
suggerisce di evitare la cremazione,
oggi in modo particolare.

4) La risurrezione dei morti coincide
con quello che la Sacra Scrittura
chiama la venuta di «nuovi cieli e di
una terra nuova»[11]. Non soltanto
l’uomo arriverà alla gloria, ma
l’intero universo, nel quale egli vive e
opera, sarà trasformato. «La Chiesa,
alla quale tutti siamo chiamati in
Cristo Gesù e nella quale per mezzo
della grazia di Dio acquistiamo la
santità, non avrà il suo compimento
se non nella gloria del cielo, quando
verrà il tempo della restaurazione di
tutte le cose (cfr. At 3, 21), e quando
col genere umano anche tutto il
mondo, il quale è intimamente unito



con l’uomo e per mezzo di lui arriva
al suo fine, sarà perfettamente
ricapitolato in Cristo (cfr. Ef 1, 10; Col
1, 20; 2 Pt 3, 10-13)»[12]. Vi sarà
sicuramente una continuità tra
questo mondo e il mondo nuovo, ma
anche una importante discontinuità
segnata dalla perfezione, dalla
permanenza e dalla più completa
felicità.

2. La risurrezione della carne. Il
significato cristiano della morte

L’enigma della morte dell’uomo si
comprende solamente alla luce della
risurrezione di Cristo e della nostra
risurrezione in Lui. La morte, la
perdita della vita umana, la
separazione di anima e corpo, ci
appare come il male più grande
nell’ordine naturale. Tuttavia, essa
sarà completamente quando Dio in



Cristo risusciterà gli uomini alla fine
dei tempi.

La morte è certamente un evento
naturale in quanto l’anima può
separarsi dal corpo. Essa segna la
fine del pellegrinaggio terreno. Dopo
la morte l’uomo non può più
meritare o demeritare e non avrà più
la possibilità di pentirsi. Subito dopo
la morte l’anima andrà in cielo,
all’inferno o nel purgatorio,
passando per quello che si chiama 
giudizio particolare[13]. L’inesorabilità
della morte serve all’uomo per
indirizzare bene la propria vita, per
utilizzare bene il tempo e gli altri
talenti che Dio gli ha dato, per
comportarsi con rettitudine, per
spendersi al servizio agli altri.

D’altra parte la Scrittura insegna che
la morte è entrata nel mondo a causa
del peccato[14]. In questo senso, la
morte è considerata come castigo per
il peccato: l’uomo che voleva vivere



facendo a meno di Dio deve accettare
la pena e le conseguenze della
rottura con Lui, con la società e con
se stesso, come frutto del suo
allontanamento.

Eppure Cristo, con la sua obbedienza,
ha vinto la morte e ha ottenuto la
risurrezione e la salvezza per
l’umanità. Per chi vive in Cristo
grazie al Battesimo la morte rimane
sempre dolorosa e ripugnante ma
non è più un ricordo vivo del peccato
bensì una preziosa opportunità per
poter corredimere con Cristo,
attraverso la sofferenza e donandosi
agli altri. «Se moriamo con Cristo,
con Lui anche vivremo»[15]. Per
questa ragione, «grazie a Cristo, la
morte cristiana ha un significato
positivo»[16]. Il graduale morire a se
stessi che la vita cristiana porta con
sé (la mortificazione) serve alla
definitiva unione con Cristo per
mezzo della morte.



3. La vita eterna in intima
comunione con Dio e la
risurrezione della carne

Quando Dio ha creato e ha redento
l’uomo, lo ha destinato alla
comunione eterna con Lui, a ciò che
san Giovanni chiama la “vita eterna”,
a ciò che si suole chiamare “il cielo”.
Così Gesù comunica ai suoi la
promessa del Padre: «Bene, servo
buono e fedele, sei stato fedele nel
poco, ti darò potere su molto; prendi
parte alla gioia del tuo padrone»[17].
In che cosa consiste la vita eterna?
Non è come «un continuo susseguirsi
di giorni del calendario, ma qualcosa
come il momento colmo di
appagamento, in cui la totalità ci
abbraccia e noi abbracciamo la
totalità. Sarebbe il momento
dell'immergersi nell'oceano
dell'infinito amore, nel quale il
tempo - il prima e il dopo - non esiste



più. Possiamo soltanto cercare di
pensare che questo momento è la
vita in senso pieno, un sempre nuovo
immergersi nella vastità dell'essere,
mentre siamo semplicemente
sopraffatti dalla gioia»[18].

In fin dei conti, la vita eterna è ciò
che dà il senso ultimo e definitivo
alla vita umana, all’impegno etico,
alla donazione generosa, al servizio
abnegato, alla voglia di comunicare
l’amore e l’insegnamento di Cristo a
tutte le anime. La speranza cristiana
nel cielo non è individualistica, “per
me”, ma riguarda tutti gli uomini[19].
In base alla promessa della vita
eterna il cristiano si convince
fermamente che “vale la pena”
vivere in pienezza la vita cristiana.
«Il cielo è il fine ultimo dell’uomo e la
realizzazione delle sue aspirazioni
più profonde, lo stato di felicità
suprema e definitiva»[20].



Quelli che muoiono in grazia saranno
per sempre simili a Dio, perché lo
vedono «così come egli è»[21], vale a
dire «faccia a faccia»[22], quello che si
chiama la “visione beatifica” di Dio.
Il cielo è la massima espressione di
donazione di Dio all’uomo.

Allo stesso tempo in cielo l’uomo
potrà amare quanti ha amato nel
mondo con un amore puro e
perpetuo. «Non dimenticarlo mai:
dopo la morte vi accoglierà l’Amore.
E nell’amore di Dio ritroverete tutti
gli amori limpidi che avete avuto
sulla terra»[23]. La felicità del cielo
arriva al suo pieno compimento con
la risurrezione dei morti.

Che il Cielo duri eternamente non
vuol dire che in esso l’uomo non sia
più libero. Sicuramente in cielo
l’uomo non pecca; non può peccare
perché, vedendo Dio faccia a faccia,
egli in realtà non vuole peccare. Nel
modo libero di un figlio, l’uomo



salvato rimarrà in comunione con
Dio per sempre, perché “così vuole”.
In cielo, la sua libertà raggiunge la
piena realizzazione.

Infine, secondo san Tommaso la vita
eterna dipende dalla carità di
ciascuno: «Chi ha più carità partecipa
di più della luce della gloria e più
perfettamente vedrà Dio e sarà
felice»[24].

4. L’inferno come rifiuto definitivo
di Dio

La Sacra Scrittura insegna che gli
uomini che non si pentiranno dei
loro peccati gravi perderanno il
premio eterno della comunione con
Dio, subendo al contrario la disgrazia
perpetua. «Morire in peccato mortale
senza essersene pentiti e senza
accogliere l’amore misericordioso di
Dio, significa rimanere separati per



sempre da lui per una nostra libera
scelta. Questo stato di definitiva auto-
esclusione dalla comunione con Dio e
con i beati viene designato con la
parola “inferno”»[25]. Dio non
predestina nessuno alla condanna
perpetua; è l’uomo che, cercando il
suo fine ultimo al di fuori di Dio e
della sua volontà, costruisce per sé
un mondo isolato nel quale la luce e
l’amore di Dio non possono
penetrare. L’inferno è un mistero, il
mistero dell’Amore rifiutato, ed è
segno del potere distruttivo
dell’uomo libero quando si allontana
da Dio. Come hanno detto molti
letterati, l’inferno è “il non amare
più”.

Nel Nuovo Testamento la dottrina
sull’inferno si presenta come un
richiamo alla responsabilità nell’uso
dei doni e dei talenti ricevuti e alla
conversione. La sua esistenza fa
intravedere all’uomo la gravità del
peccato mortale e la necessità di



evitarlo con tutti i mezzi, soprattutto
mediante la preghiera fiduciosa e
umile. La possibilità della condanna
perpetua ricorda pure ai cristiani la
necessità di vivere una vita
interamente dedicata agli altri
nell’apostolato cristiano.

5. La risurrezione della carne.
Purificarsi per poter incontrare
Dio

«Coloro che muoiono nella grazia e
nell’amicizia di Dio, ma sono
imperfettamente purificati, sebbene
siano certi della loro salvezza eterna,
vengono però sottoposti, dopo la loro
morte, ad una purificazione, al fine
di ottenere la santità necessaria per
entrare nella gioia del cielo»[26]. Si
può pensare che molti uomini, pur
non avendo vissuto una vita santa
sulla terra, non si siano neppure



chiusi definitivamente nel peccato.
La possibilità di essere purificati
dopo la morte dalle impurità e dalle
imperfezioni di una vita più o meno
sbagliata si rivela dunque come una
nuova manifestazione della bontà di
Dio, che vuole vivere in intima
comunione con l’uomo. «Il
purgatorio è una misericordia di Dio,
per purificare i difetti di quanti
vogliono identificarsi con Lui»[27].

L’Antico Testamento parla della
purificazione ultraterrena[28]. Nella
prima lettera ai Corinzi[29] san Paolo
descrive la purificazione cristiana, in
questa vita e nella futura, con
l’immagine del fuoco, un fuoco che in
qualche modo proviene da Gesù
Cristo, Salvatore, Giudice e
Fondamento della vita cristiana.
Anche se la dottrina del Purgatorio
non è stata definita formalmente fino
al Medioevo[30], l’antichissima e
unanime pratica di offrire suffragi
per i defunti, specialmente nel santo



Sacrificio eucaristico, è un chiaro
indizio della fede della Chiesa nella
purificazione al di là della morte.
Non avrebbe senso pregare per i
defunti se non potessero essere
aiutati.

Pertanto il purgatorio può essere
considerato come uno stato di
temporanea e dolorosa lontananza
da Dio, nel quale si perdonano i
peccati veniali, si purifica
l’inclinazione al male che il peccato
lascia nell’anima e si supera la “pena
temporale” dovuta al peccato. Infatti,
il peccato non solo offende Dio e
condanna lo stesso peccatore, ma,
mediante la comunione dei santi,
reca danno alla Chiesa, al mondo,
all’umanità intera. Comunque, la
preghiera della Chiesa per i defunti
ristabilisce in qualche modo l’ordine
e la giustizia e ci riconcilia
definitivamente con Dio.



Nel purgatorio si soffre molto,
secondo la situazione di ciascuno.
Tuttavia si tratta di un dolore che ha
un grande significato, «un dolore
beato»[31]. Perciò si invitano i cristiani
a cercare la purificazione dei peccati
nella vita presente mediante la
contrizione, la mortificazione, la
riparazione e la vita santa.

Paul O’Callaghan

Bibliografia di base

- Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 988-1050.

Letture raccomandate



- San Giovanni Paolo II, Catechesi sul
Credo IV: Credo nella vita eterna
(udienze dal 25-V al 4-VIII-1999).

- Benedetto XVI, Spe salvi, 30-XI-2007.

- San Josemaría, omelia La speranza
del cristiano, in Amici di Dio, nn.
205-221.

[1] Rm 8, 29.

[2] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 997.

[3] Cfr. Summa Contra Gentes, IV, 81.

[4] Cfr. Fil 3, 21.

[5] Cfr. 1 Cor 15, 44.

[6] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1.000.



[7] Summa Theologiae, III. Suppl., qq.
78-86.

[8] Cost. dogm. Lumen gentium, n. 48.

[9] CIC, n. 1176.

[10] Cfr. Istruzione Ad Resurgendum
cum Christo, della Congregazione
della Dottrina della fede (2016),
intorno alla sepoltura dei defunti e
alla conservazione delle ceneri in
caso di cremazione.

[11] 2 Pt 3, 13; Ap 21, 1; cfr. 
Catechismo della Chiesa Cattolica, n.
1042.

[12] Lumen gentium, n. 48.

[13] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, nn. 1021-1022.

[14] Cfr. Gn 3, 17-19; Sap 1, 13-14; 2,
23-24; Rm 5, 12; 6, 23; St 1, 15; 
Catechismo della Chiesa Cattolica, n.
1007.



[15] 2 Tm 2, 11.

[16] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1010.

[17] Mt 25, 21.

[18] Benedetto XVI, Spe salvi, 12.

[19] Cfr. Ivi, 13-15; 28; 48.

[20] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1024.

[21] 1 Gv 3, 2.

[22] 1 Cor 13, 12.

[23] San Josemaría, Amici di Dio, n.
221.

[24] Summa Theologiae, I, q. 12, a. 6,
c.

[25] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1033.

[26] Ivi, n. 1030.



[27] San Josemaría, Solco, n. 889.

[28] Cfr. 2 Mac 12, 40-45.

[29] 1 Cor 3, 10-15.

[30] cfr. DH 856, 1304.

[31] Benedetto XVI, Spe salvi, n. 47.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/tema-19-la-
risurrezione-della-carne/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/tema-19-la-risurrezione-della-carne/
https://opusdei.org/it/article/tema-19-la-risurrezione-della-carne/
https://opusdei.org/it/article/tema-19-la-risurrezione-della-carne/

	Tema 19. La risurrezione della carne

