
opusdei.org

Tema 18. Dottrina
Sociale della Chiesa

La buona novella della salvezza
esige la presenza della Chiesa
nel mondo. Il Vangelo
costituisce di fatto un annuncio
di trasformazione del mondo in
accordo con il disegno di Dio.
La dottrina sociale della Chiesa
fa parte della teologia morale
sociale che deriva da una
concezione cristiana dell’uomo
e della vita politica. La morale
sociale della Chiesa insegna che
esiste un primato dei beni
spirituali e morali sui beni
materiali.



11/12/2023

1. L’origine della Dottrina Sociale
della Chiesa.

Gesù Cristo, Nostro Salvatore, «vuole
che tutti gli uomini siano salvati e
vengano alla conoscenza della
verità»[1]. La Chiesa continua
l’annuncio del Vangelo nel mondo, la
buona novella della salvezza
annunciata da Gesù Cristo: «La
Chiesa, partecipe delle gioie e delle
speranze, delle angosce e delle
tristezze degli uomini, è solidale con
ogni uomo ed ogni donna, d'ogni
luogo e d'ogni tempo, e porta loro la
lieta notizia del Regno di Dio, che con
Gesù Cristo è venuto e viene in
mezzo a loro»[2].

La buona novella della salvezza esige
la presenza della Chiesa nel mondo:
essa offre i sacramenti, la



predicazione della parola di Dio e
numerosi insegnamenti che si
riferiscono a quelle realtà sociali che
hanno ripercussioni sul piano etico e
antropologico. «La convivenza
sociale spesso determina la qualità
della vita e perciò le condizioni in cui
ogni uomo e ogni donna
comprendono se stessi e decidono di
sé e della loro vocazione. Per questa
ragione, la Chiesa non è indifferente
a tutto ciò che nella società si sceglie,
si produce e si vive, alla qualità
morale, cioè autenticamente umana
e umanizzante, della vita sociale»[3].

L’annuncio della salvezza proprio del
Cristianesimo non porta a
disinteressarsi del mondo e della
società, come se per essere
autenticamente cristiani dovessimo
lasciare da parte il bene comune. «La
carità non è qualcosa di astratto; vuol
dire donazione reale e totale al
servizio di Dio e di tutti gli uomini
(…), esige che si viva la giustizia, la



solidarietà, la responsabilità
personale e sociale, la povertà,
l’amicizia»[4].

Il Vangelo è di fatto un annuncio di
trasformazione del mondo d’accordo
con il disegno di Dio. Per questo, la
politica, l’economia, il lavoro o la
cultura non sono campi indifferenti
per la dottrina cristiana, poiché
influiscono in modo importante nella
vita dei fedeli della Chiesa. Per
esempio, un’organizzazione
economica che non lasci tempo per
badare ai figli o che non offra i mezzi
economici necessari per portare
avanti la famiglia può essere un serio
ostacolo per vivere la propria
vocazione matrimoniale. Quando i
pastori della Chiesa si riferiscono a
queste tematiche non è che vogliono
proporre soluzioni tecniche,
piuttosto si preoccupano
dell’incidenza che esse hanno nella
vita dei fedeli. Conviene ricordare
per questo che «la missione propria



che Cristo ha affidato alla sua Chiesa
non è d'ordine politico, economico o
sociale: il fine, infatti, che le ha
prefisso è d'ordine religioso. Eppure
proprio da questa missione religiosa
scaturiscono compiti, luce e forze,
che possono contribuire a costruire e
a consolidare la comunità degli
uomini secondo la legge divina»[5].

La dottrina sociale della Chiesa fa
parte della teologia morale sociale,
che scaturisce da una concezione
cristiana dell’uomo e della vita
politica. Questo significa che da un
lato le azioni della morale personale
non sono identiche a quelle studiate
dalla morale sociale, giacché i
princìpi, i criteri di giudizio e le
direttive della dottrina sociale sono
molto ampi e c’è in essi un grande
pluralismo: non si danno soluzioni
uniche per le questioni economiche o
politiche; d’altra parte, gli
insegnamenti della Chiesa non
propongono soluzioni sociali a



partire da problemi di etica
personale.

La morale sociale della Chiesa è
sempre esistita in quanto la Chiesa si
è sempre interessata della società
nella quale vive: «Con la sua dottrina
sociale la Chiesa si fa carico del
compito di annuncio che il Signore le
ha affidato. Essa attualizza nelle
vicende storiche il messaggio di
liberazione e di redenzione di Cristo,
il Vangelo del Regno. La Chiesa,
annunziando il Vangelo, attesta
all'uomo, in nome di Cristo, la sua
dignità e la sua vocazione alla
comunione delle persone; gli insegna
le esigenze della giustizia e della
pace, conformi alla sapienza
divina»[6]. Nei primi secoli un simile
interesse si concretizzava, da una
parte, nel promuovere opere buone e
specialmente le opere di
misericordia, mentre dall’altra nella
denuncia delle ingiustizie,
specialmente quelle la cui soluzione



non dipendeva da chi si trovava a
subirle.

2. Quali sono i principi della
Dottrina Sociale della Chiesa

In termini generali, la morale sociale
della Chiesa insegna che esiste un
primato dei beni spirituali e morali
su quelli materiali. La Chiesa si
preoccupa del bene integrale degli
uomini, che include anche il
benessere materiale, ma la sua
missione è spirituale: per questo
motivo, l’interesse del Magistero non
si focalizza sugli strumenti
dell’organizzazione della società
umana, che sono in linea di massima
politici o economici, quanto piuttosto
sulla promozione di una morale
sociale coerente col Vangelo. Spetta
ai cristiani comuni creare i modi per
raggiungere il bene comune a partire



dal loro lavoro e dalla loro posizione
nella società. Il Magistero orienta i
fedeli offrendo princìpi di azione e
abitualmente lascia la scelta tecnica
dei mezzi alla responsabilità di
quanti dirigono i vari campi
dell’operare sociale.

L’annuncio della fede realizzato dal
Magistero in relazione alle realtà
sociali ha diversi gradi. In primo
luogo, la dottrina sociale della Chiesa
non si limita a offrire una
comprensione delle realtà sociali (la
cultura, la politica, l’economia,
l’educazione, ecc.) ma cerca anche di
configurarle in accordo con la verità
di Dio e della sua creazione, che
l’essere umano custodisce e della
quale è protagonista. In secondo
luogo, questi insegnamenti teorici e
le loro conseguenze pratiche hanno
dato luogo a princìpi morali che sono
le basi dell’organizzazione sociale
con valore permanente e in modo
unitario: «costituiscono quella prima



articolazione della verità della
società, dalla quale ogni coscienza è
interpellata e invitata ad interagire
con ogni altra»[7]. Questi princìpi
sono la dignità della persona, il bene
comune, la solidarietà e la
sussidiarietà.

La dignità della persona nella
Dottrina sociale della Chiesa

Il principio che si riferisce alla
dignità della persona è al centro
della dottrina sociale della Chiesa.
Significa sapere e rispettare il fatto
che la persona è aperta a Dio e che
con la sua intelligenza e la sua
volontà può raggiungere una libertà
che la colloca al di sopra delle altre
creature. D’altra parte non si può
utilizzare la persona come un mezzo
per ottenere fini sociali, per esempio
abusando dei lavoratori o
ingannando i cittadini. Inoltre, la
dottrina sociale della Chiesa
considera che ogni persona è unica e

1. 



irripetibile, per cui non è possibile
sopprimere alcune persone o i loro
diritti fondamentali per ottenere
scopi sociali, per quanto urgenti essi
possano sembrare. Questo principio
si sviluppa negli altri tre, che in
qualche modo lo qualificano.

2. Il bene comune nella Dottrina
Sociale della Chiesa

Il bene comune è «l'insieme di quelle
condizioni della vita sociale che
permettono tanto ai gruppi quanto ai
singoli membri di raggiungere la
propria perfezione più pienamente e
più speditamente»[8]. Il bene comune
non si definisce come un insieme di
cose che si distribuiscono fra i
membri della società: si tratta
piuttosto di condizioni che
permettono lo sviluppo personale e
delle quali nessuno può appropriarsi
in modo esclusivo; sono condizioni
che si ottengono con la
collaborazione di tutti e dalle quali



tutti traggono beneficio. Si
potrebbero suggerire varie immagini
per comprendere che cosa è il bene
comune, la più consueta è quella di
una grande orchestra nella quale la
perfezione di ogni musicista
contribuisce a far sì che tutta
l’orchestra suoni meglio ma, allo
stesso tempo, la dinamica
professionale dell’orchestra porta
ogni musicista a dare il meglio di sé.
Il bene comune fa sì che la capacità
di ogni individuo migliori e allo
stesso tempo permette che il talento
individuale dia frutto a beneficio di
tutti. Il catechismo della Chiesa
Cattolica[9] insegna che il bene
comune comporta tre elementi
essenziali il rispetto dei diritti
fondamentali della persona umana
(vita, libertà, proprietà privata, ecc.),
il benessere sociale e le possibilità di
sviluppo (accesso al cibo, ai vestiti,
alla salute, al lavoro, all’educazione,
alla cultura, ecc.) e la pace che è il
risultato di un ordine sociale giusto.



Benedetto XVI lo definisce in questo
modo: «Accanto al bene individuale,
c’è un bene che unisce il vivere
sociale delle persone: il bene
comune. Ė il bene di “tutti noi”,
formato da individui, famiglie, e
gruppi intermedi che si uniscono in
comunità sociale. Non è un bene che
si cerca per se stesso, ma per le
persone che formano parte della
comunità sociale, e che solo in essa
possono ottenere realmente e in
modo più efficace il destino
universale dei beni. Desiderare il
bene comune e sforzarsi per
ottenerlo è esigenza di giustizia e di
carità»[10].

Malgrado questo bene comune non si
riferisca direttamente alle cose, la
Chiesa insegna anche che i beni della
terra sono stati creati da Dio per
tutti. «[…] arriviamo di nuovo al
primo principio di tutto
l'ordinamento etico-sociale, e cioè al
principio dell'uso comune dei



beni»[11]. La destinazione universale
dei beni si raggiunge in modo più
efficace quando si rispetta la
proprietà privata, perché ciò che
appartiene a tutti non appartiene a
nessuno e si finisce per trascurarlo.
Inoltre quando una persona non può
possedere i propri beni, perde
interesse per la propria attività e
finisce per trascurare il suo lavoro, a
volte anche lasciandolo, generando
ogni genere di povertà.

Ad ogni modo, la proprietà privata
non è un valore assoluto, perché
deve essere usata tenendo conto
della responsabilità che tutti
abbiamo per il bene degli altri
(solidarietà) e perché in alcune
occasioni eccezionali il bene comune
può esigere che si concedano ai
bisognosi i propri beni - una crisi
umanitaria, una guerra, ecc. - e in
questi casi i poveri e i più vulnerabili
non possono aspettare. Ma fuori da
queste circostanze eccezionali, il



cammino più efficace e più umano
per ottenere il destino universale dei
beni è il rispetto della proprietà
privata.

3. Sussidiarietà nella Dottrina Sociale
della Chiesa

La Chiesa, definendo il principio di
sussidiarietà, ricorda che «una
società di ordine superiore non deve
interferire nella vita interna di una
società di ordine inferiore,
privandola delle sue competenze, ma
deve piuttosto sostenerla in caso di
necessità ed aiutarla a coordinare la
sua azione con quella delle altre
componenti sociali, in vista del bene
comune»[12].

Il principio di sussidiarietà esige che
i fedeli cristiani facciano valere i
propri diritti e compiano i loro
obblighi affinché le istituzioni sociali
adempiano la loro funzione
originaria. Ciò si concretizza, fra
l’altro, nella necessità che i fedeli



della Chiesa partecipino alla vita
pubblica; infatti, senza questa
partecipazione sarebbe molto
difficile rendere evidenti le ragioni
umane, e spesso anche cristiane, per
le quali sono state create le
istituzioni sociali, per lo meno in
Occidente.

4. Solidarietà nella Dottrina Sociale
della Chiesa

“Solidarietà” è un termine che si
riferisce a un concetto del Diritto
Romano. Quando un gruppo di
persone che non facevano parte di
un gruppo familiare desideravano
mettere in piedi un’attività, era
possibile stabilire un contratto “in
solidum”. Attraverso questa figura
giuridica, ognuno dei contraenti era
obbligato, in caso di necessità, a
pagare la totalità del debito che
aveva contratto tutto il gruppo. In
questo modo, il diritto garantiva che
chi prestava denaro poteva



recuperarlo da una persona o da una
famiglia concreta. La solidarietà si
riferisce a questo modo di
comprendere la propria
responsabilità verso la totalità di un
gruppo, che si comprende come
società civile; da qui la sua
definizione come «la determinazione
ferma e perseverante di impegnarsi
per il bene comune: ossia per il bene
di tutti e di ciascuno perché tutti
siamo veramente responsabili di
tutti»[13]. Grazie alla fede, il cristiano
ha un motivo superiore per vivere la
solidarietà, perché sa che siamo tutti
figli di un unico Padre e segue
l’esempio di Cristo che ha
compassione di tutti.

Un’importante manifestazione di
solidarietà consiste nel compiere fino
in fondo i propri doveri e obblighi.
Un imprenditore, per esempio, ha
come impegno solidale principale
quello di creare posti di lavoro
perché le persone possano



onestamente e responsabilmente
guadagnarsi la vita e sostenere la
propria famiglia. Inoltre coloro che,
come gli imprenditori, hanno una
maggiore capacità di contribuire al
bene comune, potranno
intraprendere altri progetti di aiuto
sociale; conviene però ricordare che
la solidarietà non è
“assistenzialismo” ma che essa deve
vegliare per l’autentico sviluppo che
si da soprattutto quando si permette
a ogni persona di sviluppare i propri
talenti a servizio degli altri. Per
questo, la Chiesa insegna che
«l’attività degli imprenditori
effettivamente è una nobile
vocazione orientata a produrre
ricchezza e a migliorare il mondo per
tutti»[14].

C’è differenza tra solidarietà e
giustizia. La giustizia esige di
rispettare e di dare agli altri ciò che è
“loro”, mentre la solidarietà porta a
dare agli altri qualche cosa che è



“nostro”, spinti dall’interesse che
abbiamo per il bene comune degli
altri, che è importante quanto il
nostro. «La carità eccede la giustizia,
perché amare è donare, offrire del
“mio” all'altro; ma non è mai senza la
giustizia, la quale induce a dare
all'altro ciò che è “suo”, ciò che gli
spetta in ragione del suo essere e del
suo operare»[15].

3. Modi per influire nella società

Il primo modo con il quale si può
incidere nella società con l’aiuto
della Dottrina Sociale della Chiesa è
diffondere questi insegnamenti. Per
uno studio tematico, è importante
l’uso del Compendio della Dottrina
Sociale della Chiesa. «Ai laici, che
lavorano immersi in tutte le
situazioni e in tutte le strutture
proprie della vita secolare,



corrisponde in modo specifico
l'opera “immediata” e “diretta” di
ordinare le realtà temporali secondo
i princìpi dottrinali enunciati dal
Magistero; allo stesso tempo, però,
essi svolgono questo compito con
una necessaria autonomia personale
rispetto alle decisioni particolari che
devono adottare nelle circostanze
concrete della vita sociale,
famigliare, politica, culturale e così
via»[16].

Un secondo aspetto consiste nel
mettere in evidenza i modi della sua
applicazione pratica. All’interno di
questo secondo aspetto, che intende
sottolineare l’applicazione della
Dottrina Sociale della Chiesa nelle
attività sociali ordinarie, gli
imprenditori svolgono un ruolo
fondamentale: per esempio creare
posti di lavoro giustamente retribuiti
è uno dei maggiori beni sociali che si
possono realizzare. In ogni caso, il
lavoro ben fatto e l’offerta di beni e



servizi di qualità sono già un modo
molto efficace di contribuire al bene
comune della società stessa. Il lavoro,
ogni lavoro «è testimonianza della
dignità dell'uomo, del suo dominio
sulla creazione; promuove lo
sviluppo della sua personalità, è
vincolo di unione con gli altri
uomini, fonte di risorse per sostenere
la propria famiglia, mezzo per
contribuire al miglioramento della
società in cui si vive e al progresso di
tutta l'umanità»[17].

C’è un terzo modo di influire sulla
società in campo più strettamente
professionale o accademico. In molte
occasioni sarà necessario risolvere
problemi nuovi che fino a quel
momento non si erano posti. Bisogna
che i fedeli cristiani esperti nei
diversi campi della vita sociale
(economia, politica, comunicazione,
educazione, ecc.) propongano modi
coerenti con la Dottrina Sociale per
risolverli. I documenti del Magistero



sociale hanno una visione molto
ampia, rendendo possibile un grande
pluralismo non solo di opinioni, ma
anche di opzioni tecniche per
mettere in atto percorsi di sviluppo.
Nel rispetto delle diverse opinioni, è
sempre possibile invitare a pensare
come “fare di più per gli altri”, senza
giustificarsi con i propri impegni o
responsabilità.

Cristian Mendoza

Bibliografia di base

- Consiglio Pontificio Giustizia e Pace

- Compendio della Dottrina sociale
della Chiesa

[1] 1 Tim 2, 4.



[2] Compendio della Dottrina Sociale
della Chiesa, n. 60.

[3] Ivi. n. 62.

[4] San Josemaría, Colloqui, n. 62.

[5] Concilio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 42.

[6] Compendio della Dottrina Sociale
della Chiesa, n. 63.

[7] Ivi, n. 163.

[8] Concilio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 26.

[9] nn. 1907-1909.

[10] Caritas in Veritate, n. 7.

[11] San Giovanni Paolo II, Laborem
Exercens, n. 19; Compendio della
Dottrina Sociale della Chiesa, nn.
171-184.



[12] San Giovanni Paolo II, 
Centesimus Annus, n. 48; cfr Pio XI 
Quadragesimo Anno, n. 80.

[13] San Giovanni Paolo II, Sollicitudo
rei socialis, n. 38.

[14] Francesco, Fratelli Tutti, n. 123.

[15] Caritas in Veritate, n. 6.

[16] In Colloqui con Monsignor
Escrivà, n. 11.

[17] San Josemaría, È Gesù che passa,
n 47.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/tema-18-dottrina-
sociale-della-chiesa/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/tema-18-dottrina-sociale-della-chiesa/
https://opusdei.org/it/article/tema-18-dottrina-sociale-della-chiesa/
https://opusdei.org/it/article/tema-18-dottrina-sociale-della-chiesa/

	Tema 18. Dottrina Sociale della Chiesa

