
opusdei.org

TEMA 17. La liturgia
e i sacramenti in
generale

La liturgia cristiana è
essenzialmente actio Dei, che ci
coinvolge in Gesù per mezzo
dello Spirito (cfr. Es. Ap.
Sacramentum caritatis, n. 37).

23/05/2018

1. Il Mistero pasquale: un Mistero
vivo e vivificante

Le parole e le azioni di Gesù durante
la sua vita nascosta a Nazaret e nel
suo ministero pubblico erano



salvifiche e anticipavano la forza del
suo mistero pasquale. «Venuta la sua
ora (cfr. Gv 13, 1; 17, 1), Egli vive
l’unico avvenimento della storia che
non passa: Gesù muore, è sepolto.
risuscita dai morti e siede alla destra
del Padre “una volta per tutte” ( Rm
6, 10; Eb 7, 27; 9, 12). È un evento
reale, accaduto nella nostra storia,
ma è unico: tutti gli altri avvenimenti
della storia accadono una volta, poi
passano, inghiottiti nel passato. Il
mistero pasquale di Cristo, invece,
non può rimanere soltanto nel
passato, dal momento che con la sua
morte egli ha distrutto la morte, e
tutto ciò che Cristo è, tutto ciò che ha
compiuto e sofferto per tutti gli
uomini, partecipa dell’eternità divina
e perciò abbraccia tutti i tempi e in
essi è reso presente. L’evento della
Croce e della Risurrezione rimane e
attira tutto verso la Vita» ( 
Catechismo , 1085).



Come sappiamo, «all’inizio
dell’essere cristiano […] c’è l’incontro
con un avvenimento, con una
Persona, che dà alla vita un nuovo
orizzonte e con ciò la direzione
decisiva» [1] . Ecco perché «la
sorgente della nostra fede e della
liturgia eucaristica, infatti, è il
medesimo evento: il dono che Cristo
ha fatto di se stesso nel Mistero
pasquale» [2] .

2. Il Mistero pasquale nel tempo
della Chiesa: liturgia e sacramenti

«Quest’opera della Redenzione
umana e della perfetta glorificazione
di Dio […] è stata compiuta da Cristo
Signore, specialmente per mezzo del
Mistero pasquale della sua beata
Passione, Risurrezione da morte e
gloriosa Ascensione» [3] . «Questo
Mistero di Cristo la Chiesa annunzia
e celebra nella sua liturgia» ( 
Catechismo , 1068).



«Giustamente la Liturgia è ritenuta
quell’esercizio dell’ufficio
sacerdotale di Gesù Cristo mediante
il quale con segni sensibili viene
significata e, in modo proprio a
ciascuno, realizzata la santificazione
dell’uomo, e viene esercitato dal
corpo mistico di Gesù Cristo, cioè dal
capo e dalle sue membra, il culto
pubblico integrale» [4] . «Tutta la vita
liturgica della Chiesa gravita attorno
al Sacrificio eucaristico e ai
sacramenti» ( Catechismo , 1113).

«Assiso alla destra del Padre da dove
effonde lo Spirito Santo nel suo
Corpo che è la Chiesa, Cristo agisce
ora attraverso i sacramenti, da Lui
istituiti per comunicare la sua
grazia» ( Catechismo , 1084).

2.1. I sacramenti: natura, origine e
numero

«I sacramenti sono segni efficaci
della grazia, istituiti da Cristo e
affidati alla Chiesa, attraverso i quali



ci viene elargita la vita divina. I riti
visibili con i quali i sacramenti sono
celebrati significano e realizzano le
grazie proprie di ciascun
sacramento» ( Catechismo , 1131). «I
sacramenti sono segni sensibili
(parole e azioni), accessibili alla
nostra attuale umanità» ( 
Catechismo , 1084).

«Attenendoci alla dottrina delle Sacre
Scritture, alle tradizioni apostoliche e
all’unanime pensiero … dei Padri, noi
professiamo che i sacramenti della
nuova Legge sono stati istituiti tutti
da Gesù Cristo, nostro Signore» [5] .

«Nella Chiesa vi sono sette
sacramenti: il Battesimo, la
Confermazione o Crismazione,
l’Eucaristia, la Penitenza, l’Unzione
degli infermi, l’Ordine, il
Matrimonio» ( Catechismo , 1113). «I
sette sacramenti toccano tutte le
tappe e tutti i momenti importanti
della vita del cristiano: grazie ad essi,



la vita di fede dei cristiani nasce e
cresce, riceve la guarigione e il dono
della missione. In questo si dà una
certa somiglianza tra le tappe della
vita naturale e quelle della vita
spirituale» ( Catechismo , 1210).
Costituiscono un insieme ordinato,
nel quale l’Eucaristia occupa il
centro, perché contiene l’Autore
stesso dei sacramenti (cfr. 
Catechismo , 1211).

I sacramenti significano tre cose: la 
causa santificante, che è la Morte e
Risurrezione di Cristo; l’ effetto
santificante o grazia; il fine della
santificazione, che è la gloria eterna.
«Il sacramento è segno
commemorativo del passato, ossia
della Passione del Signore; è segno
dimostrativo del frutto prodotto in
noi dalla sua passione, cioè dalla
grazia; è segno profetico, che
preannunzia la gloria futura» [6] .



Il segno sacramentale , proprio di
ogni sacramento, è costituito da cose
(elementi materiali – acqua, olio,
pane, vino – e da gesti umani –
abluzione, unzione, imposizione
delle mani, ecc.), che si chiamano 
materia ; e da parole pronunciate dal
ministro del sacramento, che
costituiscono la forma . In realtà,
«ogni celebrazione sacramentale è
un incontro dei figli di Dio con il loro
Padre, in Cristo e nello Spirito Santo,
e tale incontro si esprime come un
dialogo, attraverso azioni e parole» ( 
Catechismo , 1153).

Nella liturgia dei sacramenti c’è una
parte immutabile (quello che Cristo
stesso stabilì intorno al segno
sacramentale) e altre parti che la
Chiesa può cambiare, per il bene dei
fedeli e una maggiore venerazione
dei sacramenti, adattandole alle
circostanze di tempo e di luogo [7] .
«Nessun rito sacramentale può
essere modificato o manipolato dal



ministro o dalla comunità a loro
piacimento» ( Catechismo , 1125).

2.2. Effetti e necessità dei
sacramenti

Tutti i sacramenti conferiscono la
grazia santificante a coloro che non
frappongono ostacolo [8] . Questa
grazia è «il dono dello Spirito che ci
giustifica e ci santifica» ( Catechismo ,
2003). Inoltre i sacramenti
conferiscono la grazia sacramentale,
che è la grazia «propria di ciascun
sacramento» ( Catechismo , 1129): un
aiuto divino per ottenere il fine di
quel sacramento.

Non solo riceviamo la grazia
santificante, ma lo stesso Spirito
Santo. «Per mezzo dei sacramenti
della Chiesa, Cristo comunica alle
membra del suo Corpo il suo Spirito,
Santo e santificatore» ( Catechismo ,
739) [9] . Il frutto della vita
sacramentale è che lo Spirito Santo



deifica i fedeli unendoli vitalmente a
Cristo (cfr. Catechismo , 1129).

I sacramenti del Battesimo, della
Confermazione e dell’Ordine sacro,
oltre la grazia, conferiscono il
cosiddetto carattere sacramentale,
che è un segno spirituale indelebile
che si imprime nell’anima [10] , col
quale il cristiano partecipa del
sacerdozio di Cristo e fa parte della
Chiesa secondo stati e funzioni
diversi. Il carattere sacramentale nel
cristiano rimane per sempre come
disposizione positiva alla grazia,
come promessa e garanzia della
protezione divina e come vocazione
al culto divino e al servizio della
Chiesa. Pertanto questi tre
sacramenti non possono essere
ripetuti (cfr. Catechismo , 1121).

I sacramenti che Cristo ha affidato
alla sua Chiesa sono necessari –
almeno il desiderio di riceverli – per
la salvezza, per ottenere la grazia



santificante. Nessuno è superfluo,
anche se alla singola persona non
sono tutti necessari [11] .

2.3. L’efficacia dei sacramenti

I sacramenti «sono efficaci perché in
essi agisce Cristo stesso: è Lui che
battezza, è Lui che opera nei suoi
sacramenti per comunicare la grazia
che il sacramento significa» ( 
Catechismo , 1127). L’effetto
sacramentale si produce ex opere
operato (per il fatto stesso che il
segno sacramentale è compiuto) 
[12] . «Il sacramento non agisce in
virtù della giustizia dell’uomo che lo
dà o che lo riceve, ma attraverso il
potere di Dio» [13] . «Quando un
sacramento viene celebrato in
conformità all’intenzione della
Chiesa, la potenza di Cristo e del suo
Spirito agisce in esso e per mezzo di
esso, indipendentemente dalla
santità personale del ministro» ( 
Catechismo , 1128).



L’uomo che amministra il
sacramento si mette al servizio di
Cristo e della Chiesa, e per questo si
chiama ministro del sacramento; non
può essere un qualunque fedele,
normalmente ha bisogno della
speciale configurazione con Cristo
Sacerdote che dà il sacramento
dell’Ordine [14] .

L’efficacia dei sacramenti è dovuta a
Cristo stesso, che opera in essi;
«tuttavia i frutti dei sacramenti
dipendono anche dalle disposizioni
di colui che li riceve» ( Catechismo ,
1128): quanto migliori disposizioni
egli ha di fede, di conversione del
cuore e di adesione alla volontà di
Dio, più abbondanti saranno gli
effetti della grazia che riceve (cfr.
Catechismo, 1098).

«La Santa Madre Chiesa ha inoltre
istituito i sacramentali. Questi sono
segni sacri per mezzo dei quali, con
una certa imitazione dei sacramenti,



sono significati e, per impetrazione
della Chiesa, vengono ottenuti effetti
soprattutto spirituali. Per mezzo di
essi gli uomini vengono disposti a
ricevere l’effetto principale dei
sacramenti e vengono santificate le
varie circostanze della vita» [15] .
«Non conferiscono la grazia dello
Spirito Santo alla maniera dei
sacramenti; però mediante la
preghiera della Chiesa preparano a
ricevere la grazia e dispongono a
cooperare con essa» ( Catechismo ,
1670). «Fra i sacramentali ci sono
innanzi tutto le benedizioni (di
persone, della mensa, di oggetti, di
luoghi)» ( Catechismo , 1671).

3. La liturgia

La liturgia cristiana «è
essenzialmente actio Dei che ci
coinvolge in Gesù per mezzo dello
Spirito» [16] , e possiede una duplice
dimensione: ascendente e
discendente [17] . «La Liturgia è



azione di Cristo tutto intero (Christus
totus)» ( Catechismo , 1136); perciò «è
tutta la Comunità, il Corpo di Cristo
unito al suo Capo, che celebra» ( 
Catechismo , 1140). Al centro
dell’assemblea, pertanto, si trova lo
stesso Gesù Cristo (cfr. Mt 18, 20),
ormai risuscitato e glorioso. Cristo
precede l’assemblea che celebra. Egli
– che opera unito inseparabilmente
allo Spirito Santo – la convoca, la
riunisce e insegna. Egli, Sommo ed
Eterno Sacerdote è il protagonista
principale dell’atto rituale, sebbene
si serva dei suoi ministri per ri-
presentare (per fare presente,
realmente nella celebrazione
liturgica) il suo sacrificio di
redenzione e farci partecipi dei doni
conviviali della sua Eucaristia.

Senza dimenticare che formando con
Cristo-Capo «quasi un’unica persona
mistica» [18] , la Chiesa opera nei
sacramenti come “comunità
sacerdotale”, “organicamente



strutturata”: grazie al Battesimo e
alla Confermazione, il popolo
sacerdotale diventa atto a celebrare
la liturgia. Perciò «le azioni liturgiche
non sono azioni private, ma
celebrazioni della Chiesa […],
appartengono all’intero corpo della
Chiesa, lo manifestano e lo
implicano; i singoli membri poi vi
sono interessati in diverso modo,
secondo la diversità degli stati, degli
uffici e dell’attuale partecipazione» 
[19] .

In ogni celebrazione liturgica
compartecipa la Chiesa intera, i cieli
e la terra, Dio e gli uomini (cfr. Ap 5).
La liturgia cristiana, anche quando si
celebra in un determinato momento,
in un determinato luogo ed è
espressione di una comunità
particolare, è per sua natura
cattolica, proviene dal tutto e
conduce al tutto, in unità con il Papa,
con i vescovi in comunione col
Romano Pontefice, con i credenti di



tutte le epoche e di tutti i luoghi
«perché Dio sia tutto in tutti» ( 1 Cor
15, 28). Da questa prospettiva, è
estremamente importante il
principio secondo cui il vero soggetto
della liturgia è la Chiesa,
concretamente la communio
sanctorum di tutti i luoghi e di tutti i
tempi [20] . Quanto più una
celebrazione è animata da questa
coscienza, tanto più si realizza in
essa il significato della liturgia.
Espressione della coscienza di unità e
universalità della Chiesa è l’uso del
latino e del canto gregoriano in
alcune parti della celebrazione
liturgica [21] .

Partendo da queste considerazioni,
possiamo dire che l’assemblea che
celebra è la comunità dei battezzati, i
quali, «per la rigenerazione e
l’unzione dello Spirito Santo, […]
vengono consacrati a formare una
dimora spirituale e un sacerdozio
santo per offrire, mediante tutte le



opere del cristiano, spirituali
sacrifici» [22] . Questo “sacerdozio
comune” è quello di Cristo unico
Sacerdote, partecipato da tutti i suoi
membri [23] . «In questo modo, nella
celebrazione dei sacramenti, tutta
l’assemblea è “liturga”, ciascuno
secondo la propria funzione, ma
nella “unità dello Spirito” che agisce
in tutti» ( Catechismo , 1144). Per
questo la partecipazione alle
celebrazioni liturgiche, anche se non
abbraccia tutta la vita
soprannaturale dei fedeli, costituisce
per essi, come lo è per tutta la Chiesa,
il culmine al quale tende tutta la loro
attività e la sorgente da cui scaturisce
la loro forza [24] . In realtà, «la
Chiesa si riceve e insieme si esprime
nei sette Sacramenti, attraverso i
quali la grazia di Dio influenza
concretamente l’esistenza dei fedeli
affinché tutta la vita, redenta da
Cristo, diventi culto gradito a Dio» 
[25] .



Quando ci riferiamo all’assemblea
come soggetto della celebrazione,
vogliamo dire che ognuno, come
attore opera come membro
dell’assemblea, fa tutto e solo quello
che gli compete. Le «membra non
hanno tutte la medesima funzione» ( 
Rm 12, 4). Alcuni sono chiamati da
Dio nella e per la Chiesa a un servizio
particolare della comunità. Questi
servitori sono scelti mediante il
sacramento dell’Ordine, col quale lo
Spirito Santo li rende idonei ad agire
in rappresentanza di Cristo-Capo per
il servizio di tutti i membri della
Chiesa [ 26]. Come ha chiarito in
diverse occasioni Giovanni Paolo II, «
in persona Christi vuol dire più che “a
nome” oppure “nelle veci” di Cristo. 
In persona Christi , cioè nella
specifica, sacramentale
identificazione col sommo ed eterno
sacerdote, che è l’autore e il
principale soggetto di questo suo
proprio sacrificio, nel quale in verità
non può essere sostituito da



nessuno» [27] . Possiamo dire
graficamente, come indicato dal
Catechismo, che «il ministro ordinato
è come l’icona di Cristo Sacerdote» ( 
Catechismo , 1142).

«Il Mistero celebrato nella Liturgia è
uno, ma variano le forme nelle quali
esso è celebrato». «È tale
l’insondabile ricchezza del Mistero di
Cristo che nessuna tradizione
liturgica può esaurirne
l’espressione» ( Catechismo ,
1200-1201). «Le tradizioni liturgiche,
o riti, attualmente in uso nella Chiesa
sono il rito latino (principalmente il
rito romano, ma anche i riti di certe
Chiese locali, come il rito ambrosiano
o di certi Ordini religiosi) e i riti
bizantino, alessandrino o copto,
siriaco, armeno, maronita e caldeo» (
Catechismo , 1203). «La santa Madre
Chiesa considera con uguale diritto e
onore tutti i riti legittimamente
riconosciuti, e vuole che in avvenire



essi siano conservati e in ogni modo
incrementati» [28] .

Juan José Silvestre

Bibliografia di base Catechismo della
Chiesa Cattolica , 1066-1098;
1113-1143; 1200-1211; 1667-1671.

Letture raccomandate

San Josemaría, Omelia L’Eucaristia,
mistero di fede e d’amore , in È Gesù
che passa , 83-94; anche nn. 70 e 80; 
Colloqui con Monsignor Escrivá , 115.

J. Ratzinger, Introduzione allo spirito
della liturgia , Ed. San Paolo, 2001

J.L. Gutiérrez-Martín, Belleza y
misterio. La liturgia, vida de la
Iglesia , EUNSA (Astrolabio),
Pamplona 2006, pp. 53-84, 113-126.

---------------------------------------

[1] Benedetto XVI, Enc. Deus caritas
est , 25-XII-2005, 1.



[2] Benedetto XVI, Es. Ap., 
Sacramentum caritatis , 22-II-2007,
34.

[3] Concilio Vaticano II, Cost. 
Sacrosanctum Concilium , 5; cfr. 
Catechismo , 1067.

[4] Concilio Vaticano II, Cost. 
Sacrosanctum Concilium , 7; cfr. 
Catechismo , 1070.

[5] Concilio di Trento: DS 1600-1601;
cfr. Catechismo , 1114.

[6] San Tommaso d’Aquino, Summa
Theologiae , III, q. 60, a. 3; cfr. 
Catechismo , 1130.

[7] Cfr. Catechismo , 1205; Concilio di
Trento: DS 1728; Pio XII: DS 3857.

[8] Cfr. Concilio di Trento: DS 1606.

[9] L’opera dello Spirito Santo in noi
«è che noi viviamo della vita del
Cristo risorto» ( Catechismo , 1091);
«unisce la Chiesa alla vita e alla



missione di Cristo» ( Catechismo ,
1092); «guarisce e trasforma coloro
che li ricevono conformandoli al
Figlio di Dio» ( Catechismo , 1129).

[10] Cfr. Concilio di Trento: DS 1609.

[11] Cfr. Concilio di Trento: DS 1604.

[12] Cfr. Concilio di Trento: DS 1608.

[13] San Tommaso d’Aquino, Summa
Theologiae , III, q. 68, a. 8.

[14] Il sacerdozio ministeriale
«garantisce che, nei sacramenti, è
proprio il Cristo che agisce per mezzo
dello Spirito Santo a favore della
Chiesa. La missione di salvezza
affidata dal Padre al proprio Figlio
incarnato è affidata agli Apostoli e da
essi ai loro successori; questi
ricevono lo Spirito di Gesù per
operare in suo nome e in persona di
lui (cfr. Gv 20, 21-23; Lc 24, 47; Mt 28,
18-20). Il ministro ordinato è dunque
il legame sacramentale che collega



l’azione liturgica a ciò che hanno
detto e fatto gli Apostoli, e, tramite
loro, a ciò che ha detto e operato
Cristo, sorgente e fondamento dei
sacramenti» ( Catechismo , 1120).
Anche se l’efficacia del sacramento
non proviene dalle qualità morali del
ministro, tuttavia la sua fede e la sua
devozione, oltre a contribuire alla
sua santificazione personale,
favorisce molto le buone disposizioni
del soggetto che riceve il sacramento
e, di conseguenza, il frutto che ne
ottiene.

[15] Concilio Vaticano II, Cost. 
Sacrosanctum Concilium , 60; cfr. 
Catechismo , 1667.

[16] Benedetto XVI, Es. apost. 
Sacramentum Caritatis , 37.

[17] «Da una parte la Chiesa, unita al
suo Signore e sotto l’azione dello
Spirito Santo (cfr. Lc 10, 21), benedice
il Padre per il “suo ineffabile dono” ( 
2 Cor 9, 15) con l’adorazione, la lode



e l’azione di grazie. Dall’altra, e fino
al pieno compimento del disegno di
Dio, la Chiesa non cessa di presentare
al Padre “l’offerta dei propri doni” e
d’implorare che mandi lo Spirito
Santo sull’offerta, su se stessa, sui
fedeli e sul mondo intero, affinché,
per la comunione alla Morte e alla
Risurrezione di Cristo Sacerdote e
per la potenza dello Spirito, queste
benedizioni divine portino frutti di
vita “a lode e gloria della sua
grazia” ( Ef 1, 6)» ( Catechismo , 1083).

[18] Pio XII, Enc. Mystici Corporis ,
cit. in Catechismo , 1119.

[19] Concilio Vaticano II, Cost. 
Sacrosanctum Concilium , 26; cfr. 
Catechismo , 1140.

[20] «Che l’offerta ridondi per la
salvezza di tutti – Orate fratres ,
prega il sacerdote – perché questo
sacrificio è mio e anche vostro, di
tutta la Chiesa Santa. Pregate fratelli
anche se siete pochi, voi qui riuniti,



anche se non fosse materialmente
presente più di un cristiano, e anche
se ci fosse solo il celebrante: perché
ogni Messa è l’olocausto universale,
riscatto di tutte le tribù e lingue e
popoli e nazioni (cfr. Ap 5, 9).

Tutti i cristiani, per mezzo della
comunione dei santi, ricevono tutte
le grazie che ogni singola Messa
diffonde, sia che si celebri dinanzi a
migliaia di persone, sia che aiuti il
sacerdote, unica persona presente,
un bambino e per giunta distratto. In
qualunque caso, la terra e il Cielo si
uniscono per intonare con gli Angeli
del Signore: Sanctus, Sanctus,
Sanctus… » (San Josemaría, È Gesù
che passa , 89).

[21] Cfr. Benedetto XVI, Es. Ap. 
Sacramentum caritatis , 62; Concilio
Vaticano II, Cost. Sacrosanctum
Concilium , 54.

[22] Concilio Vaticano II, Cost. Lumen
Gentium , 10.



[23] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. 
Lumen Gentium , 10 e 34; Decr. 
Presbyterorum Ordinis , 2.

[24] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. 
Sacrosanctum Concilium , 10.

[25] Benedetto XVI, Es. Ap. 
Sacramentum caritatis , 16.

[26] Cfr. Concilio Vaticano II, Decr. 
Presbyterorum Ordinis , 2 e 15.

[27] Giovanni Paolo II, Enc. Ecclesia
de Eucharistia , 29. Nelle note 59 e 60
sono ricordati gli interventi
magisteriali del XX secolo su questo
punto: «Il ministro dell’altare agisce
in persona di Cristo in quanto capo,
che offre a nome di tutte le
membra».

[28] Concilio Vaticano II, Cost. 
Sacrosanctum Concilium , 4.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/tema-17-la-
liturgia-e-i-sacramenti-in-generale/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/tema-17-la-liturgia-e-i-sacramenti-in-generale/
https://opusdei.org/it/article/tema-17-la-liturgia-e-i-sacramenti-in-generale/
https://opusdei.org/it/article/tema-17-la-liturgia-e-i-sacramenti-in-generale/

	TEMA 17. La liturgia e i sacramenti in generale

