
opusdei.org

Tema 17. La Chiesa e
il mondo

La Chiesa è inseparabilmente
umana e divina. Vive e agisce
nel mondo però il suo fine e la
sua forza non sono in questa
terra, ma nel Cielo. La Chiesa
cerca esclusivamente la
salvezza dell’umanità ma si
preoccupa anche delle
questioni temporali. Ogni fedele
cristiano partecipa alla
missione della Chiesa secondo
la sua condizione e la sua
vocazione. I laici sono chiamati
a santificare il mondo
dall’interno. La Chiesa non può
né deve sostituirsi allo Stato ma



neanche può né deve essere
estranea al mondo.

20/11/2023

La Chiesa si manifesta al mondo
come la comunità dei discepoli di
Gesù. Crediamo che Cristo è il Figlio
di Dio fatto carne, il volto umano di
Dio, che continua a operare insieme
allo Spirito Santo nella missione della
Chiesa, sulla base del progetto divino
della salvezza.

«Pertanto la Chiesa è
inseparabilmente umana e divina. “È
una società divina per la sua origine,
soprannaturale per il suo fine e per i
mezzi prossimamente ordinati a
questo fine; ma, poiché si compone di
uomini, è una comunità
umana” (Leone XIII, Satis cognitum).
Vive e agisce nel mondo, però il suo



fine e la sua forza non sono su questa
terra, ma nel Cielo»[1].

Tutti gli esseri creati recano
l’impronta di Dio, in modo speciale le
persone, create a sua immagine e
somiglianza. In più, già nell’Antico
Testamento si vede che Dio ha
stabilito alcune realtà che chiamiamo
“sacre” che possono essere persone
(ministri sacri) o realtà materiali (il
tempio e gli altri oggetti sottratti
all’uso comune per il servizio a Dio).
Queste “realtà sacre”, la cui
destinazione è il culto, sono distinte
dall’àmbito delle realtà create (come
il lavoro, la famiglia, la cultura e le
relazioni sociali, economiche e
politiche, ecc.) che diciamo “profane”
o “secolari”. Tuttavia, non si deve
pensare che il sacro riguardi Dio e
che ciò che è profano gli sia è
estraneo.

In forza dell’Incarnazione del Figlio
di Dio, le realtà profane possono



essere vissute in unione a Lui, grazie
all’azione dello Spirito Santo che si
dà mediante la fede, i sacramenti e la
preghiera personale. Così tutte
queste realtà possono essere anche
un mezzo per cooperare alla 
redenzione e un mezzo di 
santificazione, senza necessità di
sottrarle al loro uso normale. Questa
è la “secolarità cristiana” (da 
saeculum, che vuol dire secolo
oppure mondo). Noi cristiani
amiamo il mondo inanzitutto perché
è stato creato da Dio e cerchiamo di
condurlo a Dio, sapendo che nel
mondo c’è anche il peccato ma che la
grazia di Dio può ugualmente
sanarlo ed elevarlo.

1. La Chiesa nella storia

La Chiesa, come comunità umana e
sociale, si trova e vive nel mondo.
Chiesa e mondo sono in stretta
relazione tra loro ma non si
identificano. Il mondo non è uno



spazio estraneo a Dio: il suo senso
non si esaurisce in ciò che è terreno
perché Cristo lo chiama a una nuova
modalità di esistenza, che Gesù
chiama il “Regno di Dio”. Questo
regno è una realtà spirituale, non
politica. Il mondo non è
indipendente da Dio come ritiene
quel laicismo che vuole relegare la
religione nell’àmbito del privato e
dell’irrilevante.

Allo stesso tempo, il mondo gode di 
autonomia rispetto alla Chiesa come
istituzione ecclesiastica. Gesù ha
detto: «Rendete a Cesare quello che è
di Cesare»[2]. Non c’è una soluzione
cristiana ufficiale per tutti i problemi
del mondo, ma diverse soluzioni
concrete. La Chiesa non si identifica
con nessun sistema storico concreto:
con nessuna ideologia, regime
politico, economico o sociale. Che
non vuol dire, come abbiamo già
detto, che i valori terreni siano
indipendenti da Dio. Nella



concezione cristiana del mondo tutto
è dono di Dio e il mondo è chiamato
a essere una via per conoscere e
amare Dio e di conseguenza, per
amare il prossimo e servire
l’umanità.

La missione della Chiesa non è un
progetto politico e neppure aspira a
“sacralizzare” il mondo, ma è
missione religiosa: mira
esclusivamente alla salvezza
dell’umanità, una salvezza che va
ben oltre il benessere o la giustizia
terrena. Allo stesso tempo la Chiesa
si preoccupa anche delle questioni
temporali: la persona, infatti, non è
un astratto, ma qualcuno che è posto
in un contesto familiare e sociale,
lavorativo ed economico, e, d’altra
parte, il messaggio del Vangelo esige
la redenzione dell’intera realtà con la
promozione della giustizia e della
pace, in modo tale che il Regno di Dio
si possa andare edificando nella
storia.



La Chiesa ricorda a tutti quanto siano
provvisori i traguardi temporali.
Quello che noi uomini realizziamo
richiede di essere migliorato,
completato e radicalmente
trasformato da Dio. Così entrerà a far
parte di quel mondo nuovo che è il
Regno.

Per questi motivi la Chiesa si occupa,
anche a livello istituzionale, delle
questioni sociali e temporali, non
certo nei loro aspetti tecnici e
contingenti ma in quanto possono
impedire l’unione con Dio e la vita
eterna. Il principale ostacolo a questo
è il peccato e ogni peccato è
personale. Le conseguenze del
peccato possono arrivare a costituire
nell’ambiente sociale vere e proprie
“strutture di peccato” che
impediscono agli uomini di
raggiungere la verità e il bene
comune, la vita della grazia e l’amore
a Dio e al prossimo. Perciò, quando la
Chiesa insegna la sua Dottrina



sociale, non va oltre la missione che
le è propria, ma l’affronta in mezzo
alla complessità del mondo di oggi e
cercando di mediare nel dialogo tra
le culture e le religioni.

2. Cos’è la secolarità cristiana e
qual è la missione della Chiesa

Come abbiamo detto, la visione
cristiana del mondo che la Chiesa
annuncia e insegna, si chiama
secolarità cristiana o anche
“dimensione secolare” dell’essere
cristiano e della Chiesa. La secolarità
cristiana ha la sua radice nel fatto
che il Figlio di Dio si è fatto uomo in
un tempo e in una cultura
determinati; essa si realizza in modi
diversi in tutti i cristiani. Il magistero
della Chiesa insegna: «Tutti i membri
della Chiesa sono partecipi della sua
dimensione secolare; però lo sono in
forme diverse»[3].

A tale proposito si può constatare che
nella Chiesa si dà una pluralità di 



posizioni personali che comportano a
loro volta diverse modalità di
relazione con il mondo. Il Concilio
Vaticano II lo fa notare quando dice
che pastori, laici e religiosi
partecipano alla missione della
Chiesa ciascuno a suo modo, in modo
peculiare o facendo la loro parte.

La missione della Chiesa è unica ed è
la stessa per tutti i battezzati: la
gloria di Dio (che Dio sia conosciuto,
riconosciuto e amato) e la salvezza
delle persone grazie all’incontro
personale con Cristo. Questa
missione può essere chiamata anche
evangelizzazione, in quanto
annuncia il messaggio di salvezza
che Cristo ci ha portato: Vangelo è la
“buona notizia” di questa salvezza.

Questo compito si declina secondo la
vocazione e missione propria di
ciascuno[4]. I laici esercitano il triplice
ministero salvifico di Cristo e
compiono la Missione “dall’interno”[5]



delle realtà secolari, vale a dire, nel
modo “comune” di relazione con il
mondo (che condividono con i non
cristiani). La vita religiosa testimonia
la trascendenza del Regno di Dio al
quale tutti aspiriamo, che si esprime
con la “professione” dei consigli
evangelici ed è necessario per la
Chiesa e per il mondo, [6]. Per ciò che
riguarda i ministri sacri, il Vaticano
II dice: «Cristo Signore, per pascere e
sempre più accrescere il Popolo di
Dio, ha istituito nella sua Chiesa vari
ministeri, che tendono al bene di
tutto il Corpo»[7]; «I pastori sono
ordinati principalmente e
propriamente al sacro ministero a
motivo della loro speciale
vocazione»[8]. Questo è il loro modo
specifico di partecipazione alla
Missione.

Quindi ogni fedele cristiano
partecipa alla missione della Chiesa
secondo la sua condizione e la sua
vocazione, e secondo anche i doni



ricevuti, che comprendono i
sacramenti e i carismi. Da ciò
dipendono anche i compiti che
ciascuno deve svolgere all’interno
dell’unica Missione della Chiesa.

Tutti i fedeli cristiani, in virtù del loro
battesimo, hanno la capacità di
svolgere diversi compiti all’interno
della missione evangelizzatrice della
Chiesa.

Questi compiti si possono declinare
in tre ambiti[9]: A) verso l’interno
della Chiesa stessa (apostolato rivolto
ai cristiani o “pastorale” ordinaria);
B) “verso l’esterno”, vale a dire, le
relazioni con altre religioni e con i
non credenti; C) nell’ambito
dell’ecumenismo (relazioni con i
cristiani non cattolici nell’intento di
arrivare all’unità dei cristiani). È
importante sottolineare che
qualunque sia l’àmbito al quale i
fedeli partecipano, si tratta sempre



dell’ambito più consono alla propria
vocazione e alla propria missione.

Esistono alcuni compiti ecclesiali ai
quali può partecipare qualunque
battezzato e che si possono
considerare in relazione con la fede
(come la catechesi o l’insegnamento
scolastico della religione), con il culto
(come la partecipazione alla liturgia),
con la carità (come l’aiuto ai più
bisognosi) e in generale con la vita
della Chiesa (come la partecipazione
ai consigli o ai sinodi per contribuire
a prendere decisioni pastorali). I
fedeli possono anche collaborare con
i pastori della Chiesa in attività nelle
quali siano professionalmente abili;
per esempio, nell’ambito economico,
giuridico, ecc., comprese determinate
attività di governo.

Alcune di queste attività, che non
richiedono il sacramento dell’Ordine,
possono essere stabilite e
supervisionate ufficialmente dalla



Chiesa come “ministeri istituiti” (non
ordinati). Per il fatto di partecipare a
queste attività i fedeli laici non sono
né più laici né meno laici. Allo stesso
tempo, bisogna assicurarsi che le
disimpegnino in conformità alla
propria vocazione e la propria
missione, in modo che non siano
confusi con i pastori della Chiesa.

3. Il ruolo dei laici: la
santificazione del mondo
dall’interno

I fedeli laici, per la grazia del
battesimo e i carismi donati dallo
Spirito Santo, hanno ricevuto da Dio
la vocazione e la missione proprie di
«cercare il Regno di Dio trattando le
cose temporali e ordinandole
secondo Dio»[10].

Di conseguenza, oltre ai diversi
compiti che possono svolgere al pari
degli altri fedeli battezzati, la
missione propria dei fedeli laici
consiste nel santificare il mondo



«dall’interno»[11]. E questo non solo
perché passano la maggior parte del
loro tempo in occupazioni secolari o
risolvendo questioni temporali, e
neppure perché dall’“interno” nella
Chiesa devono “uscire” a santificare
il mondo; ma perché collaborano con
la grazia che dà unità, vita e stimolo
alla loro vita cristiana lì dove si
trovano e la inserisce nell’azione
salvifica di Dio. Essi «sono chiamati
anche ad essere testimoni di Cristo in
mezzo a tutti, e cioè pure in mezzo
alla società umana»[12].

In tal modo i fedeli laici, mentre
compiono alla presenza di Dio i loro
obblighi professionali, familiari,
sociali, ecc., ordinano a Dio la realtà
temporale. Il Concilio Vaticano II ha
insistito molto su questo punto:
«Sbagliano coloro che, sapendo che
qui non abbiamo una cittadinanza
stabile ma che cerchiamo quella
futura, pensano di poter per questo
trascurare i propri doveri terreni, e



non riflettono che invece proprio la
fede li obbliga ancora di più a
compierli, secondo la vocazione di
ciascuno»[13].

Parlando del percorso moderno di
evoluzione del laicato che ispirato
queste affermazioni del Concilio
Vaticano II sulla vocazione e la
missione dei fedeli laici, san
Josemaría asseriva poco dopo il
Concilio: «Tutto ciò comporta una
visione più profonda della Chiesa,
vista come comunità formata da tutti
i fedeli, per cui siamo tutti
solidalmente responsabili di una
stessa missione, che va compiuta da
ciascuno d’accordo con le circostanze
personali. I laici, grazie agli impulsi
dello Spirito Santo, sono sempre più
consapevoli di essere Chiesa e di
avere quindi una missione specifica,
sublime e necessaria perché voluta
da Dio. E sanno che questa missione
deriva dalla loro stessa condizione di
cristiani, e non necessariamente da



un mandato della Gerarchia; anche
se evidentemente dovranno
compiere questa missione in unione
con la Gerarchia ecclesiastica e
d’accordo con gli insegnamenti del
Magistero»[14].

La vocazione dei ministri sacri e dei
religiosi non li esime dal santificare il
mondo, ma è diverso il modo in cui
operano tale santificazione. I
ministri ordinati la realizzano
nell’esercizio del proprio ministero,
mentre i membri della vita religiosa
vi cooperano con la loro peculiare
testimonianza escatologica.

In quanto ai pastori della Chiesa,
prima di ogni altra cosa essi debbono
dedicarsi all’insegnamento della
Dottrina sociale della Chiesa; in
secondo luogo, alla formazione dei
fedeli e della loro coscienza in questo
àmbito; infine, sono tenuti a
esprimere un giudizio morale
quando necessario, in situazioni



eccezionali di ordine sociale o
politico. Il discernimento dei pastori
si muove sul piano del consiglio ai
fedeli, non del comando, benché
questo sarebbe possibile in
circostanze eccezionali.

Alla Gerarchia non compete
organizzare direttamente la società.
Il suo compito è quello di dare
sostegno morale e spirituale e
l’orientamento dei “principi morali”
che debbono guidare le attività che i
laici porteranno avanti «con la loro
libera iniziativa e senza aspettare
passivamente consegne e direttive
dei pastori»[15].

La Chiesa approva qualsiasi sistema
sociale che rispetti la dignità
dell’uomo e i fedeli debbono
accogliere il Magistero sociale con
l'adesione dell’intelletto, della
volontà e delle opere[16].

L’intera missione della Chiesa ha
come centro la carità, vale a dire,



l’amore a Dio e al prossimo, e
specialmente a chi ha più bisogno di
aiuto. «Un uomo o una società che
non reagiscano davanti alle
tribolazioni e alle ingiustizie, e che
non cerchino di alleviarle, non sono
un uomo o una società all’altezza
dell’amore del Cuore di Cristo»[17].

4. La libertà e la responsabilità dei
laici

La libertà e la responsabilità che i
cristiani vivono secondo la propria
vocazione, quando si impegnano
nelle diverse attività sociali, politiche
e culturali,, richiede una distinzione
tra laicità e laicismo. Per laicità
s’intende che lo Stato è autonomo
rispetto alle leggi ecclesiastiche; il 
laicismo, invece, rivendica
l’autonomia della politica da ciò che
riguarda l’ordine morale e lo stesso
disegno divino, e tende a rinchiudere
la religione in una sfera
esclusivamente privata. In tal modo



viola il diritto alla libertà religiosa ed
è dannoso per l’ordine sociale[18].

Una sana laicità evita i due estremi:
l’imposizione da parte dello Stato di
una morale che stabilisca che cosa è
buono o cattivo a tutti i livelli (in
sostanza, una pseudo-religione) e il
rifiuto a priori dei valori morali che
provengono da ambiti culturali o
religiosi ai quali si aderisce
liberamente e che non debbono
essere gestiti dal potere politico.

Va pure sottolineato che è illusorio
ed ingiusto chiedere che i fedeli si
comportino in politica “come se Dio
non esistesse”. È illusorio, perché
tutte le persone si comportano in
base alle loro convinzioni culturali
(religiose, filosofiche, politiche, ecc.),
siano esse derivate da una fede
religiosa o no, e queste influiscono
sul comportamento sociale dei
cittadini. È ingiusto perché tutti,
credenti e non credenti, agiscono in



base alle loro convinzioni personali a
prescindere dalla loro origine. Si
deve garantire soltanto che l’attività
sociale e politica si attenga alla
dignità dell’uomo e al bene comune.

L’impegno politico ispirato dalla
propria fede, quando è centrato sulla
dignità delle persone, non vuol dire
sottomettere la politica alla religione;
vuol dire che la politica è al servizio
della persona e, pertanto, deve
rispettare le esigenze della morale,
che equivale a dire che deve
rispettare e promuovere la dignità di
ogni essere umano. In questo senso
vivere l’impegno politico per un
motivo trascendente si adegua
perfettamente alla natura umana,
incoraggia quell’impegno e genera
risultati migliori.

La religione può e deve servire da
elemento critico in ciò che si riferisce
ai valori etici di una società. Dal
canto suo, l’etica può e deve essere



capace di valutare i credenti di
qualsiasi religione in sulla coerenza
delle loro credenze (o pratiche
religiose o condotte pubbliche
ispirate alla fede religiosa) con la
dignità dell’uomo e il bene comune.
Religione ed etica debbono avere
spazi di dialogo all’interno della vita
sociale e pubblica.

5. La Chiesa e lo Stato

Nel corso della storia i cristiani
hanno concepito la loro missione di
evangelizzare nel mondo in modi
differenti. E così è cambiato anche il
modo di pensare le relazioni
istituzionali tra la Chiesa e lo Stato.
Per alcuni secoli il modello che
seguito nei paesi cristiani era quello
di uno Stato confessionale cattolico,
in cui il potere sacro dei re era
avallato dall’autorità spirituale della
Chiesa. Si trattava di una
collaborazione reciproca, che in
molti casi ha tolto libertà a una



Chiesa di fatto assoggettata al potere
temporale del re. I cambiamenti
socio-politici avvenuti con
l’Illuminismo hanno contribuito alla
separazione tra la Chiesa e lo Stato,
con il riconoscimento da parte
dell’autorità della Chiesa della
legittimità di qualunque governo
eletto democraticamente dal popolo.

Tuttavia il regime di separazione non
è l’ideale. La relazione istituzionale
tra la Chiesa e lo Stato (che hanno
natura e di fini diversi) implica
piuttosto una distinzione senza
separazione, una unione senza
confusione[19]. Questa relazione è
corretta e fruttuosa quando si
stabiliscono relazioni amichevoli e
collaborative tra i due ambiti, se si
riconosce il ruolo della religione
nella vita personale e sociale e se si
rispetta il diritto alla libertà religiosa.

La Chiesa ha ricevuto da Cristo il
mandato apostolico: «Andate,



dunque, e fate discepoli tutti i popoli,
battezzandoli nel nome del Padre,
del Figlio e dello Spirito Santo»[20].
Con la sua dottrina e con la sua
attività apostolica, sia a livello
universale che al livello concreto
delle Chiese particolari, siano esse
occidentali che orientali, la Chiesa
contribuisce al retto ordinamento
delle realtà temporali, in modo che
possano servire all’uomo per
raggiungere il suo fine ultimo e non
lo allontanino da esso.

I mezzi che la Chiesa come
istituzione utilizza per compiere la
sua missione sono, anzitutto,
spirituali: la predicazione del
Vangelo, l’amministrazione dei
sacramenti, la preghiera. Ha bisogno,
inoltre, di utilizzare mezzi materiali
adeguati alla natura dei suoi
membri, che sono persone umane[21];
questi mezzi debbono essere sempre
in linea con il Vangelo. Infine la
Chiesa ha bisogno di essere



indipendente per poter realizzare la
sua missione nel mondo, che non
consiste in ogni caso in un potere di
carattere politico o economico[22].

Lo Stato è una istituzione che deriva
dalla naturale socialità umana, il cui
fine è il bene comune della società
civile. Questo bene non è solo
materiale ma anche spirituale,
perché i membri della società sono
persone con corpo e anima. Il
progresso sociale richiede, oltre i
mezzi materiali, molti altri beni di
carattere spirituale: la pace, l’ordine,
la giustizia, la libertà, la sicurezza,
ecc. Questi beni si possono
raggiungere soltanto mediante
l’esercizio delle virtù sociali, che lo
Stato deve promuovere e tutelare
(per esempio, la moralità pubblica).

La distinzione tra l'ambito religioso e
quello politico esclude la “sacralità”
dello Stato e che esso governi le
coscienze, in quanto il fondamento



morale della politica si trova fuori di
essa. Da parte sua, la Chiesa non
gode di un potere politico coercitivo.
Dato che l’appartenenza ad essa, dal
punto di vista civile, è volontaria, la
sua potestà è di carattere spirituale e
non impone un’unica soluzione
politica. In tal modo Stato e Chiesa si
adeguano alle proprie funzioni e
questo favorisce la libertà religiosa e
sociale.

Ne conseguono due importanti
diritti: il diritto alla libertà religiosa,
che garantisce dalla coercizione
statale in materia religiosa; e il
diritto alla libertà dei cattolici dalla
gerarchia quando agiscono in àmbito
temporale: «È diritto dei fedeli laici
che venga loro riconosciuta nella
realtà della città terrena quella
libertà che compete ad ogni
cittadino; usufruendo tuttavia di tale
libertà, facciano in modo che le loro
azioni siano animate dallo spirito
evangelico e prestino attenzione alla



dottrina proposta dal magistero della
Chiesa, evitando però di presentare
nelle questioni opinabili la propria
tesi come dottrina della Chiesa»[23].

6. La libertà religiosa

Come detto sopra, la distinzione
istituzionale tra la Chiesa e lo Stato
non implica la loro totale
separazione, né che la Chiesa debba
ridurre la propria azione all’ambito
privato e spirituale. Sicuramente la
Chiesa «non può e non deve mettersi
al posto dello Stato; ma neanche può
e non deve rimanere ai margini nella
lotta per la giustizia»[24]. In questo
senso, la Chiesa ha il diritto e il
dovere di «insegnare la sua dottrina
sociale, esercitare senza ostacoli la
sua missione tra gli uomini e dare il
suo giudizio morale, anche su cose
che riguardano l’ordine politico,
quando ciò sia richiesto dai diritti
fondamentali della persona e dalla
salvezza delle anime»[25].



Un aspetto importante della
relazione tra la Chiesa e lo Stato è il 
diritto alla libertà religiosa. Vegliare
sul rispetto di questo diritto vuol dire
vegliare sul rispetto dell’intero
ordine sociale. Il diritto alla libertà
sociale e civile in materia religiosa,
per i credenti di qualsiasi religione, è
la fonte e la sintesi di tutti i diritti
dell’uomo.

In molti paesi la costituzione (o il
sistema di leggi fondamentali che
regolano il sistema di governo di uno
Stato) garantisce ampiamente la
libertà religiosa di tutti i cittadini e
dei gruppi religiosi. Inoltre, dove
possibile, la Chiesa cerca di stabilire
degli accordi con lo Stato, in genere
chiamati Concordati, nei quali si
stabiliscono le soluzioni alle
questioni concrete, come la libertà
della Chiesa e delle sue istituzioni per
esercitare la loro missione,
convenzioni in materia educativa o
economica, giorni di festa, ecc.



Enrique Colom, Christian Mendoza e
Ramiro Pellitero

Bibliografia di base

- Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 2104-2109; 2244-2246; 2419-2425.

- Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, nn. 74-76; e Dignitatis humanae,
nn. 1-8; 13-14.

- San Giovanni Paolo II, Christifideles
laici, 30-XII-1988, 36-44.

Letture raccomandate

- Congregazione per la Dottrina della
Fede, Nota dottrinale su alcune
questioni relative all’impegno e alla



condotta dei cattolici nella vita
politica, 24-XI-2002.

- Compendio della dottrina sociale
della Chiesa, nn. 49-55; 60-71;
189-191; 238-243; 377-427.

- San Josemaría, omelia Amare il
mondo appassionatamente, in 
Colloqui con Mons. Escrivá, nn.
113-123.

[1] San Josemaría, “Il fine
soprannaturale della Chiesa” in La
Chiesa nostra Madre, n. 6.

[2] Mt 22, 21.

[3] Christifideles laici, n. 15.

[4] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, nn. 901-913.

[5] Concilio Vaticano II, Cost. dogm. 
Lumen gentium, n. 31.



[6] Sulla vita consacrata, cfr. 
Catechismo della Chiesa Cattolica, nn.
914-933.

[7] Concilio Vaticano II, Cost. dogm. 
Lumen gentium, n. 18.

[8] Ibid., n. 31

[9] Cfr. Concilio Vaticano II, Decreto 
Ad gentes, n. 6

[10] Concilio Vaticano II, Cost. dogm. 
Lumen gentium, n. 31.

[11] Ibid.

[12] Concilio Vaticano II, Cost. past. 
Gaudium et spes, n. 43.

[13] Ibid.

[14] San Josemaría, Colloqui, n. 59.

[15] Concilio Vaticano II, Decreto 
Apostolicam actuositatem, n. 7.



[16] Cfr. Lc 10, 16; cfr. Catechismo
della Chiesa Cattolica, nn. 2032 e
2037.

[17] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 167.

[18] Cfr. Compendio della dottrina
sociale della Chiesa, n. 572.

[19] Cfr. Mt 22, 15-21.

[20] Mt 28, 19.

[21] Cfr. At 4, 32-37; 1 Tm 5, 18.

[22] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2246; cfr. Compendio
della Dottrina Sociale della Chiesa, n.
426.

[23] Codice di Diritto Canonico, n.
227; cfr. Concilio Vaticano II, cost.
past. Gaudium et spes, n. 76.

[24] Benedetto XVI, lett. enc. Deus
caritas est, n. 28.



[25] Concilio Vaticano II, cost. past. 
Gaudium et spes, n. 76.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/tema-17-la-chiesa-
e-il-mondo/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/tema-17-la-chiesa-e-il-mondo/
https://opusdei.org/it/article/tema-17-la-chiesa-e-il-mondo/
https://opusdei.org/it/article/tema-17-la-chiesa-e-il-mondo/

	Tema 17. La Chiesa e il mondo

