
opusdei.org

Tema 11. La
testimonianza
evangelica

Gesù inviò gli apostoli nel
mondo intero per «predicare il
Vangelo a ogni creatura». Il
contenuto del Vangelo era
quello che Gesù aveva detto e
fatto nella sua vita terrena. I
quattro racconti di Matteo,
Marco, Luca e Giovanni sono il
risultato di un lungo processo
di composizione. I vangeli non
sono libri che presentano Gesù
come una figura del passato:
sono parola di oggi, in essi Gesù
è sempre vivo.



18/09/2023

La testimonianza scritta più antica
della parola “vangelo” in senso
cristiano ci viene da san Paolo, anche
se l’uso del termine è precedente a
lui. L’apostolo la utilizza senza aver
bisogno di spiegarla a 20 anni dalla
morte del Signore[1]. Sulla bocca di
Gesù la parola “Vangelo” suole essere
accompagnata da un complemento:
“Vangelo del Regno di Dio”.

Nell’antichità - in Omero o in
Plutarco - la parola “vangelo” si
impiegava per indicare la
ricompensa che si dava al portatore
della notizia di una vittoria, oppure il
sacrificio di ringraziamento agli dei
che si offriva per questa buona
notizia. I romani chiamarono
“vangeli” l’insieme dei benefici che
Augusto aveva portato all’umanità,
come testimonia un'iscrizione che si



riferisce all’imperatore: «Il giorno
della nascita del dio ha segnato
l’inizio delle buone nuove per il
mondo».

Tuttavia, nella traduzione greca
dell’Antico Testamento (Septuaginta),
il verbo euaggelidso, “dare una
buona notizia”, era posto in relazione
con l’annuncio dell’arrivo dei tempi
messianici, nei quali Dio avrebbe
salvato il suo popolo: «Come sono
belli sui monti i piedi del messaggero
che annuncia la pace, del messaggero
di buone notizie che annuncia la
salvezza, che dice a Sion: “Regna il
tuo Dio!”» [2].

Nel Nuovo Testamento questo
messaggero o araldo che proclama la
regalità del Signore e con la sua
parola inaugura i tempi messianici è
Gesù.



1. Composizione e autenticità della
testimonianza evangelica

I vangeli ci informano che «dopo che
Giovanni fu arrestato, Gesù andò
nella Galilea, proclamando il vangelo
di Dio»[3]. La buona notizia consiste
nel fatto che con Gesù si fa presente
il Regno di Dio. Non solo Gesù è il
messaggero di questa buona nuova,
ma il messaggio si riferisce a Lui
stesso. Dopo la risurrezione, Gesù
inviò gli apostoli nel mondo intero
per «proclamare il Vangelo a ogni
creatura»[4]. Il contenuto di quel
Vangelo era quello che disse e fece
Gesù durante la sua vita terrena,
oltre che la sua passione, morte e
risurrezione, dimostrando così che si
erano adempiute in lui le promesse
dell’Antico Testamento.

Da questa missione apostolica
nascono i “vangeli”, che si chiamano
così perché contengono per iscritto il
Vangelo predicato. Sono arrivate a



noi quattro testimonianze di un
unico Vangelo: quelle di Matteo,
Marco, Luca e Giovanni. Questi
quattro racconti sono il risultato di
un lungo processo di composizione,
che si suole dividere in tre tappe:

1) La vita e gli insegnamenti di Gesù
in Palestina durante i tre primi
decenni della nostra era. In quegli
anni i suoi discepoli furono
ascoltatori e testimoni dei segni e dei
miracoli compiuti dal loro Maestro.
Furono inoltre da lui inviati a
predicare il suo messaggio, e questo
comportava imparare quello che
dovevano trasmettere. È un periodo
nel quale la memoria gioca un ruolo
di grande importanza.

2) A partire dalla morte e la
risurrezione di Gesù si sviluppa la
tradizione orale. In questo periodo
gli apostoli predicarono quello che il
Signore aveva detto e fatto alla luce
della comprensione più profonda



degli avvenimenti dei quali essi
godevano e dell’assistenza dello
Spirito della verità[5]. È un periodo di
altri 30-40 anni, durante il quale la
tradizione su Gesù si diffonde
oralmente dalla Palestina in molti
altri luoghi dell’Impero romano. È
sicuro che in quei decenni le
tradizioni su Gesù si andavano anche
coagulando in forme scritte
(insegnamenti e detti di Gesù,
miracoli da lui compiuti, il racconto
della sua passione e morte, ecc.), che
si andavano adattando alle necessità
degli ascoltatori grazie alla
predicazione, alla catechesi e alle
celebrazioni liturgiche.

3) Dalla fine degli anni 60 - quando
comincia a scomparire la maggior
parte di quelli che erano stati
testimoni diretti della vita e delle
opere di Gesù e il tempio di
Gerusalemme è stato distrutto - sino
alla fine del I secolo, gli evangelisti
misero per iscritto in forma di



racconto alcune delle molte cose che
si trasmettevano in maniera orale o
scritta. Per fare questo,
sintetizzarono le tradizioni o ne
svilupparono altre in base alle nuove
circostanze nelle quali vivevano le
diverse comunità cristiane. Essi
mantennero comunque lo stile della
proclamazione apostolica.

I vangeli non indicano nel testo
quelli che furono i loro autori. Sono
opere anonime. Alcuni scritti
cristiani della fine del I secolo citano
frasi o passi presenti nei vangeli, ma
senza fare riferimento a coloro che li
avevano scritti. Ad ogni modo, nel II
secolo c’era già consenso sul fatto che
questi scritti fossero soltanto quattro
e che le personalità che vi stavano
dietro erano le figure apostoliche di
Matteo, Marco, Luca e Giovanni.
Questo riferiscono Papia di Ierapoli
(citato da Eusebio di Cesarea),
sant’Ireneo, Clemente di Alessandria
e il Codice Muratoriano, riportando



le più antiche testimonianze sulla
paternità dei vangeli. Per esempio,
sant’Ireneo scrive:

«Matteo ha pubblicato tra gli ebrei,
nella loro lingua, una forma scritta di
vangelo, mentre Pietro e Paolo a
Roma annunciavano il vangelo e
fondavano la Chiesa. Fu dopo la loro
morte che Marco, il discepolo e
interprete di Pietro, ci trasmise
anche per iscritto quello che era stato
predicato da Pietro. Anche Luca,
compagno di Paolo, riunì in un libro
quello che era stato predicato da
questi. Infine Giovanni, il discepolo
del Signore, lo stesso che aveva
riposato sul suo petto (Gv 13, 23),
pubblicò il vangelo mentre risiedeva
ad Efeso»[6].

Con queste parole il vescovo di Lione
dimostra l’origine apostolica dei
quattro vangeli canonici. Sono
autentica e vera tradizione degli
apostoli. È importante notare che con



il termine “autentico” si indica il
carattere originale o di conformità
con l’originale di un atto o di un
documento. In questa condizione sta
la sua autorità e perciò può dar fede
o costituire una prova. Infatti si dice
che uno scritto è autentico per
indicare che ha realmente come
autore la persona alla quale si
attribuisce. Però il termine
“autentico” si utilizza anche al
plurale per indicare i rappresentanti
della Tradizione rivestiti di autorità,
che sono stati universalmente
riconosciuti dai Santi Padri. In tal
senso, gli apostoli (Matteo e
Giovanni) o i loro discepoli diretti
(Marco, discepolo di Pietro, e Luca,
discepolo di Paolo) sono “autentici”
perché danno garanzia
dell’autenticità e della veracità della
testimonianza dei vangeli che
portano i loro nomi, e non perché
essi necessariamente abbiano scritto
di loro pugno i racconti evangelici.



In realtà non conosciamo
esattamente in che modo furono
composti questi racconti. Le
somiglianze e le differenze fra i tre
primi - Matteo, Marco e Luca -,
chiamati “vangeli sinottici” perché se
si trascrivono in colonne parallele si
possono osservare a colpo d’occhio
(sinopsi) le coincidenze e le
discordanze, hanno dato luogo a
diverse ipotesi sulla loro origine.

Per molto tempo, seguendo
sant’Agostino, si è ritenuto che il
primo vangelo ad essere composto
fosse stato quello di Matteo, che poi
Marco avrebbe abbreviato. Più tardi
Luca, conoscendo entrambi gli scritti,
avrebbe redatto il suo.

Inoltre è stata avanzata l’ipotesi, che
si rifà a Clemente d’Alessandria, per
cui Matteo sarebbe stato il primo a
scrivere il suo Vangelo per gli ebrei
cristiani e poi Luca lo avrebbe
adattato per i cristiani di origine



pagana, e Marco, alla fine, avrebbe
realizzato un compendio di
entrambi.

Tuttavia la spiegazione che oggi
riscuote maggior credito è quella che
ritiene che l’opera di Marco abbia
favorito la relazione tra vangelo
orale e vangelo scritto e in seguito sia
diventata il prototipo di “vangelo”.
Gli altri evangelisti avrebbero
adottato lo schema di questo primo
racconto aggiungendo del materiale
comune a entrambi che non era
presente in Marco e altro materiale
proprio. In ogni caso, fra le diverse
tradizioni legate agli apostoli, ogni
evangelista dovette fare una scelta
tra quello che aveva a disposizione,
inserirlo in una narrazione e
abbreviarlo o ampliarlo, tenendo
conto della situazione delle comunità
alle quali era diretta.

Secondo questa ipotesi sembra che
Matteo e Luca, che probabilmente



neanche si conoscevano, abbiano
utilizzato il vangelo di Marco.
Quanto è comune tra Matteo e Luca,
ma non si trova in Marco, si suole
invece identificare con una raccolta
di detti di Gesù (chiamata
abitualmente “fonte Q”), della quale,
però, se pure è esistita, non ci è
arrivata nessuna prova certa. Inoltre,
ognuno dei tre vangeli riporta
tradizioni che sono esclusivamente
sue e non appaiono in altri.
Giovanni, da parte sua, conosce le
tradizioni riportate in Marco, anche
se presenta la narrazione della vita e
dell’opera di Gesù con caratteristiche
proprie.

Ad ogni modo, questi primi
documenti contengono tradizioni che
risalgono alla predicazione
apostolica. Non sono biografie di
Gesù nel senso che oggi si dà del
termine “biografia” - benché
raccontino la vita terrena del Signore
-, bensì testimonianze apostoliche di



Gesù Cristo. Infatti san Giustino si
riferisce ad essi come «Memorie (o
ricordi) degli apostoli», che «sono
chiamati vangeli»[7]. Questo nome
finirà per imporsi, mostrando la sua
originalità e il legame con la
predicazione apostolica, anche nel
modo di strutturare il racconto.

Infatti, lo schema dei quattro vangeli
è lo stesso di quello dell’annuncio
apostolico (kérigma), sintetizzato, per
esempio, nel discorso di Pietro in
casa del centurione Cornelio[8]: Gesù
viene battezzato da Giovanni,
predica e compie miracoli in Galilea,
sale a Gerusalemme dove, in seguito
al suo ministero nella città santa, è
condotto alla passione e alla morte.
Dopo essere risuscitato appare agli
apostoli e ascende ai cieli accanto al
Padre, da dove ritornerà come
giudice. Quelli che credono in lui
ricevono il perdono dei peccati.



Su questo schema ogni evangelista
scrive una propria narrazione.
Matteo e Luca fanno precedere il
ministero pubblico di Gesù dai
racconti della sua infanzia e
Giovanni, con il prologo che dimostra
la preesistenza di Gesù, il Logos fatto
carne. Marco sottolinea la necessità
della conversione per ricevere il
Messia e il ruolo di Pietro. Matteo
presenta il ministero di Gesù
intervallandolo con i suoi grandi
discorsi. Luca mette in evidenza la
salita di Gesù dalla Galilea a
Gerusalemme. Giovanni va rivelando
la condizione messianica di Gesù
mediante segni (miracoli) fino a
mostrare la morte di Cristo come una
glorificazione.

2. Affidabilità storica della
testimonianza evangelica



Prima di parlare della veracità
storica dei vangeli è necessario
capire bene di che cosa si tratta. Non
sono cronache contemporanee della
vita di Gesù scritte da un testimone.
Sono racconti fedeli alla tradizione
apostolica, che, a sua volta, è fedele
alla predicazione e alla vita di Cristo.
In altre parole, gli apostoli non si
limitavano a ripetere quello che Gesù
aveva detto o a raccontare in
dettaglio quello che aveva fatto.
Trasmettevano la vita di Gesù
attribuendole un significato. Lo si
nota chiaramente nella più antica
confessione di fede di cui riferisce
san Paolo in 1 Cor 15, 3 e che egli
stesso aveva ricevuto dalla
tradizione: «Cristo morì per i nostri
peccati secondo le Scritture». Vale a
dire, la predicazione apostolica narra
alcuni fatti storici indiscutibili
«Cristo morì», un avvenimento
storico accaduto sotto Ponzio Pilato -
con un significato salvifico che
riguarda direttamente gli uomini e le



donne di tutti i tempi - «per i nostri
peccati», così come era annunciato
negli scritti sacri di Israele - «secondo
le Scritture».

Quello che è narrato nei vangeli,
pertanto, rimanda alla verità
dell’accaduto, a quello di cui gli
apostoli furono testimoni e che
predicarono allo scopo di
comunicare alle genti di tutti i tempi
che la salvezza si trova in Cristo
morto e risorto, come annunciavano
le Scritture di Israele. Perciò in questi
scritti non si devono cercare i nudi
fatti - cosa che, d’altra parte, è
impossibile riscontrare in un
racconto antico - separati dal
significato che gli diedero gli
evangelisti. La realtà storica non si
può separare dall’insegnamento
degli apostoli, che ogni evangelista
presenta in maniera personale.

Questo non significa che non sia
possibile risalire ai fatti storici



trasmessi nei vangeli o che la loro
condizione di racconti
inseparabilmente uniti a un
insegnamento impedisca di
affermare che quello che viene
narrato è affidabile. Nel corso dei
secoli si è esaminata la storicità dei
racconti evangelici secondo il
concetto di storia che si aveva in quel
momento. In epoca moderna, con la
concezione della storia come una
narrazione basata sulla critica
storica di documenti antichi che non
si consideravano oggettivi, si stabilì
la distinzione tra il “Gesù della storia
e il Cristo della fede”. Con essa si
separava la figura di Gesù
ricostruibile dagli storici da quello
che la Chiesa insegna su Cristo.
Anche se per un cristiano non c’è
alcuna disgiunzione - dal momento
che il Gesù storico è lo stesso Signore
Gesù Cristo, la cui persona e i cui
insegnamenti la Chiesa trasmette
fedelmente -, il problema che essa
pone è inevitabile. Non si può



rinunciare alla domanda sul modo di
accostarsi a Gesù dal punto di vista
storico. Gesù Cristo, il Figlio di Dio
incarnato, è stato ed è vero uomo. È
un personaggio della storia e anche
la sua opera di redenzione è
avvenuta con azioni inserite nella
storia degli uomini. Come insegna
Benedetto XVI, se Gesù fosse un’idea
o una ideologia, il cristianesimo
sarebbe una gnosi. Perciò la ricerca
storica su ciò che è narrato nei
racconti evangelici è un requisito
indispensabile, non solo per
consolidare la fede, ma anche per
avere una migliore conoscenza della
santa umanità del Signore.

Per avvicinarsi a Gesù si deve partire
dai vangeli, che sono la fonte
principale per conoscere Gesù. Allo
stesso tempo ci è giunta la
testimonianza storica di altre fonti
non bibliche che confermano quello
che questi quattro racconti
contengono. Per esempio, i



ritrovamenti archeologici nella
regione della Palestina hanno
portato alla luce dati importanti che
appoggiano o confermano quello che
è narrato nei vangeli. I testi ritrovati
a Qumran, le traduzioni delle
scritture ebraiche in aramaico, la
tradizione orale ebraica e le sue
modalità di trasmissione, le fonti
rabbiniche, permettono di conoscere
meglio la vitalità religiosa di quel
periodo e del modo in cui si
utilizzavano gli scritti sacri. La
testimonianza su Gesù dello storico
ebreo-romano Flavio Giuseppe e le
altre testimonianze di fonte pagana
(Tacito, Svetonio, Plinio), insieme
all’informazione che si ricava dai
testi retorici greco-romani, lo studio
dell’educazione ellenistica o
l’influenza o le scuole di pensiero
greche, aiutano anche a inquadrare e
a conoscere meglio alcuni aspetti
storici presenti nei vangeli. E di
fronte alle accuse di soggettività di
questi racconti, le menzionate fonti



esterne si integrano con un insieme
di criteri che assicurano l’affidabilità
storica dei racconti dei vangeli.
Alcuni dei più importanti sono:

1) Il criterio di discontinuità. Si
considerano sicuramente storici le
espressioni e i fatti che non
coincidono col giudaismo del tempo
né sarebbero state inventate dalla
Chiesa primitiva o dagli evangelisti.
Per esempio, “Regno di Dio”, “Figlio
dell’Uomo”, “Abbá”, “Amen”, il
battesimo di Gesù da parte di
Giovanni, i difetti degli Apostoli.

2) Il criterio della testimonianza
multipla. Alcuni tratti della figura,
della predicazione e dell’attività di
Gesù che sono testimoniati in tutti i
vangeli e in altri scritti del Nuovo
Testamento o fuori di esso sono
autentici. Per esempio, la posizione
di Gesù di fronte alla Legge, ai
peccatori e ai poveri; la resistenza a
essere riconosciuto come un re-



messia di stampo politico; la
predicazione del Regno, la sua
attività di guaritore e i suoi miracoli.

3) Il criterio di coerenza o di
conformità. Alcuni aspetti che non è
possibile considerare storici
attraverso altri criteri, ma che sono
coerenti con quel che sappiamo in
modo degno di fede sulla
predicazione di Gesù e sul suo
annuncio della venuta e della
instaurazione del Regno di Dio, si
considerano autentici. Per esempio, il
Padre Nostro, le parabole o le
beatitudini.

4) Il criterio di spiegazione
necessaria. Si considerano autentici
anche alcuni avvenimenti che danno
senso e illuminano un insieme di
elementi che, in caso contrario, non
si comprenderebbero. Per esempio, il
successo dell’inizio del ministero di
Gesù, la sua attività a Gerusalemme,



gli insegnamenti in privato ai suoi
discepoli.

A questi criteri si aggiungono i
cosiddetti “indizi” che qualcosa
narrata sia probabilmente certa.
Alcuni dettagli, come Gesù che
dorme a prua della barca o
l’indicazione che qualcosa è
accaduto, per esempio, “nei pressi di
Gerico”, sono indizi che dietro il
racconto c’è la testimonianza di un
testimone oculare.

Tutto ciò dimostra che i vangeli,
benché siano testimonianze di fede,
sono storicamente affidabili.
Provano che il modo teologico e
salvifico che hanno i vangeli di
presentare Gesù non deforma la
realtà storica ingrandendone la
figura. Questo non significa che
l’immagine che trasmettono gli
evangelisti si esaurisca nei loro
racconti perché, come scrive san
Giovanni, ci sono molte altre cose



che non sono state riportate nei
vangeli[9]; ma soprattutto perché
Gesù è il Figlio eterno di Dio, la cui
immagine va oltre ogni tentativo
umano di piena comprensione.

3. L’immagine di Cristo secondo la
testimonianza evangelica

Pur essendo incompleta, l’immagine
di Cristo che trasmettono i vangeli
non solo è quella che Dio ha voluto
rivelarci, ma è alla base di tutte le
altre immagini di Cristo che sono
state proposte e diffuse nel corso
della storia della Chiesa,
specialmente attraverso i suoi santi.
Tutte quante si fondano sulle
immagini di Gesù che si trovano nei
vangeli.

Gesù è presentato da san Matteo in
tutta la sua maestà, perché è il Figlio
di Dio[10]. È anche il Messia promesso.



In lui trovano compimento gli
annunci dei profeti dell’Antico
Testamento, come dimostrano le
volte in cui si dice che «si è compiuto
ciò che Dio aveva detto per mezzo
del profeta» o espressioni simili[11].
Però è al tempo stesso il Messia, che
le autorità di Israele non accolgono e
che respingono. Per questo annuncia
che Dio si formerà un nuovo popolo
(che «ne produca i frutti»[12]. Questo
nuovo popolo è la Chiesa. In essa,
Gesù è il Maestro, ma soprattutto
l’Emmanuele - Dio con noi - ancor
prima del suo concepimento[13], che
sarà presente in mezzo ai suoi sino
alla fine dei tempi[14]. È, infine, il
Servo del Signore annunciato da
Isaia, che con la sua parola e i suoi
miracoli porta a compimento il piano
di salvezza di Dio nei confronti degli
uomini[15].

Per san Marco, e non poteva essere
diversamente, Gesù è anche il Messia
annunciato nell’Antico Testamento, il



quale, più che con i testi che si
compiono in lui, viene presentato
nella realizzazione delle opere del
Messia promesso. Ma, onde evitare
interpretazioni di carattere politico,
Gesù chiede il silenzio a coloro che
traggono beneficio da queste opere,
affinché il suo messianismo non
venga interpretato in senso
temporale, ma alla luce della
croce[16]. Perciò l’evangelista riferisce
anche che il titolo con il quale Gesù
preferiva farsi chiamare era «Figlio
dell’Uomo»[17], un titolo che evoca la
visione del libro di Daniele che
annuncia che un essere celeste,
«come un figlio di uomo», verrà
dall’alto e riceverà il potere su tutte
le nazioni[18], mostrando la
condizione trascendente del Messia.
Inoltre san Marco sottolinea che
Gesù è il «Figlio di Dio». Lo denomina
così fin dall’inizio del racconto[19],
così lo proclama il Padre nel
battesimo e nella trasfigurazione[20] e



lo confessa il centurione davanti alla
croce[21].

San Luca mette in evidenza che Gesù
è il Profeta per eccellenza[22].
Nessuno come lui può parlare in
nome di Dio. Inoltre, come i profeti
dell’Antico Testamento che erano
mossi dallo spirito di Dio, Gesù fu
unto dallo Spirito nel Battesimo[23],
condotto da lui nel deserto per essere
tentato[24] e spinto a dirigersi in
Galilea per iniziare la sua
missione[25]. Per il terzo evangelista
Gesù è anche il Salvatore, poiché egli
sta per salvare il suo popolo dai suoi
peccati. In lui si compiono le
promesse di salvezza fatte da Dio ai
patriarchi e ai profeti di Israele[26],
che si rendono evidenti nelle sue
azioni salvatrici, specialmente nei
gesti di misericordia verso i deboli e i
peccatori[27]. Allo stesso modo, Gesù è
il Signore. Con questo titolo si
indicava Dio tra gli ebrei per evitare
di pronunciare il suo santo nome.



Nello stesso tempo era una forma di
rispetto nel rivolgersi a una persona.
San Luca fa un abbondante uso di
questo titolo riferito a Gesù,
indicando così la sua condizione
divina dalla nascita fino a quando si
manifesta pienamente nella
risurrezione[28].

Anche per san Giovanni Gesù è il
Messia promesso di Israele e anche il
Profeta[29] e Maestro (Rabbí) che
insegna[30]. Ma questa rivelazione nel
quarto vangelo acquista una
maggiore profondità teologica. Come
negli altri vangeli, Gesù è il Figlio di
Dio, ma san Giovanni sottolinea che è
«il Figlio», l’Unigenito[31], l’unico
veramente Figlio, del quale Dio è
Padre in modo diverso da come lo è
degli altri uomini[32]. Infatti, è una
sola cosa con Lui[33]. Inoltre, come
Figlio di Dio, Gesù è preesistente[34].
Si è fatto carne e ha posto la sua
dimora tra gli uomini[35]. È la Parola
sempiterna del Padre, il Logos, che



ha creato e sostiene il mondo[36], ed è
stato inviato come Parola ultima e
decisiva di Dio all’umanità per
rivelare agli uomini chi è Dio[37]. È
colui nel quale si avverano alcuni
aspetti che nell’Antico Testamento si
attribuivano a Dio: Gesù è il Pane di
Vita[38], la Luce del mondo[39], la Porta
(delle pecore)[40], il Buon Pastore[41], la
Risurrezione e la Vita[42], il Cammino,
la Verità e la Vita[43], la Vita[44]. Ecco
perché è colui che può servirsi
dell’espressione «Io sono» in senso
assoluto, senza un predicato[45], per
indicare la sua condizione divina.
Però è anche il «Figlio dell’Uomo»,
veramente uomo, che è disceso dal
cielo per morire[46], l’Agnello di Dio
che toglie i peccati del mondo
morendo sulla croce[47].

In ogni caso, i vangeli non sono libri
che presentano Gesù come una
figura del passato. Sono parola
attuale, nei quali Gesù è sempre vivo.
Proprio per questo, san Josemaría



poteva dare questo consiglio: «Vivi
assieme a Cristo! Devi essere, nel
Vangelo, come uno dei personaggi,
che vive con Pietro, con Giovanni,
con Andrea..., perché Cristo vive
anche adesso: Iesus Christus, heri et
hodie, ipse et in saecula! - Gesù Cristo
vive!, oggi come ieri: Egli è lo stesso,
nei secoli dei secoli»[48].

Juan Chapa

Bibliografia di base

- Concilio Vaticano II, Dei Verbum, nn.
18-19.

- Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 124-127.

Letture raccomandate



- Facoltà di Teologia dell’Università di
Navarra, “Introducción a los Santos
Evangelios” e “Introducciones” a
cada evangelio, in Sagrada Biblia. 
Nuevo Testamento, EUNSA, Pamplona
2008, 35-45; 58-66; 239-248; 363-374;
557-567. 

[1] 1 Ts 1, 5; 2, 4; Gal 2, 5. 14; 1 Cor 4,
15; Rm 10, 16.

[2] Is 52, 7; ved. anche Is 61, 1-2; Sal
96, 2-10.

[3] Mc 1, 14.

[4] Ivi 15, 15.

[5] Cfr. Gv 16, 13.

[6] Adversus Haereses, “Contro le
eresie” 3 1, 1.

[7] Apologia, 1 66, 3.



[8] At 10, 37-43.

[9] Cfr. Gv 20, 30-31; 21, 25.

[10] Cfr. Mt 1, 20; 27, 54.

[11] Ivi 1, 22-23; 2, 5-6, 15, 17-18, 23; 3,
3-4; ecc.

[12] Ivi 21, 43.

[13] Ivi 1, 23.

[14] Ivi 18, 20; 28, 20.

[15] Ivi 8, 16-17; 12, 15-21.

[16] Mc 1, 44; 5, 43; 7, 36; 8, 26

[17] Ivi 2, 10-28; 8, 31-38: ecc.

[18] Dn 7, 13-14.

[19] Mc 1, 1.

[20] Ivi 1, 11; 9, 7.

[21] Ivi 15, 39.



[22] Lc 1, 76; 4, 24; 7, 16-26; 13, 33; 24,
19.

[23] Ivi 3, 22.

[24] Ivi 4, 1.

[25] Ivi 4, 14-18.

[26] Ivi 1, 47- 69 e 71-77; 2, 11-30; 3, 6;
ecc.

[27] Ivi 7, 50; 8, 48-50; 18, 42; 19, 9-10.

[28] Ivi 2, 11; 5, 8.12; 7, 6; ecc.

[29] Gv 4, 19; 6, 14.

[30] Ivi 1, 38-49; 3, 2; ecc.; 6, 3-69; 7,
14-28; 8, 20.

[31] Ivi 1, 14-18.

[32] Ivi 20, 17.

[33] Ivi 10, 30; 5, 19-21 e 23-26; 14, 11.

[34] Ivi 1, 30; 8, 58.



[35] Ivi 1, 1-14.

[36] Ivi 1, 1-3.

[37] Ivi 17, 25.

[38] Ivi 6, 35-51.

[39] Ivi 8, 12.

[40] Ivi 10, 7-9.

[41] Ivi 10, 11-14.

[42] Ivi 11, 25.

[43] Ivi 14, 6.

[44] Ivi 15, 1-5.

[45] Ivi 8, 28-58; 18, 5.

[46] Ivi 1, 51; 3, 13; 6, 62.

[47] Ivi 1, 29-36; cfr. 19, 14.

[48] San Josemaría, Forgia, n. 8.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/tema-11-la-
testimonianza-evangelica/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/tema-11-la-testimonianza-evangelica/
https://opusdei.org/it/article/tema-11-la-testimonianza-evangelica/
https://opusdei.org/it/article/tema-11-la-testimonianza-evangelica/

	Tema 11. La testimonianza evangelica

