
opusdei.org

Tema 1. Perché
l’uomo desidera Dio

Nella profondità dello spirito
umano è presente una nostalgia
di felicità che mira alla
speranza di una casa definitiva.
Siamo terreni, ma siamo
proiettati verso l’eternità,
desideriamo Dio. A partire dal
mondo e dalla persona umana,
possiamo conoscere con
certezza Dio, che è origine e
fine dell’universo e sommo
bene.

02/05/2023



1. L’uomo desidera Dio: la persona
umana è orientata verso Dio, Lo
desidera e intuisce che in Lui trova
la piena felicità.

«L’uomo è fatto per essere felice
come l’uccello per volare», ha detto
un letterato russo del XIX secolo.
Tutti cercano la felicità e orientano la
loro vita nel modo che ritengono più
opportuno per raggiungerla. Poter
godere dei beni umani che ci
perfezionano e ci arricchiscono ci
rende felici. Però, mentre viviamo, la
felicità è sempre offuscata da
un’ombra. Non solo perché, a volte,
dopo aver ottenuto cose buone, ci
abituiamo ad esse (cosa che succede
quasi sempre quando riceviamo
qualcosa che avevamo voluto avere),
ma, più profondamente, perché
nessun bene creato è in grado di
colmare l’anelito di felicità dell’uomo
e anche perché i beni creati sono
passeggeri.



Siamo uomini, esseri personali di
corpo e di spirito (in unità, esseri
personali). La nostra dimensione
spirituale ci rende capaci di andare
oltre le realtà concrete con le quali
intratteniamo rapporti: le persone, le
istituzioni, i beni materiali, gli
strumenti che ci aiutano a crescere...
Conoscere i diversi aspetti della
realtà non consuma, né tanto meno
esaurisce, la nostra capacità di
conoscere, né i nostri interrogativi;
possiamo sempre conoscere cose
nuove o comprenderle più
profondamente. E qualcosa di simile
si verifica per la nostra capacità di
amare: non esiste nulla di creato che
ci appaghi completamente e per
sempre: possiamo amare di più,
possiamo amare cose migliori. E in
un modo o nell’altro, ci sentiamo
spinti verso tutto questo: raggiungere
obiettivi nuovi ci rende felici,
desideriamo comprendere meglio i
problemi e le realtà che ci
circondano, trovare nuove situazioni



e acquistare esperienza. Durante la
nostra vita cerchiamo di compiere
tutto questo e ci deprimiamo quando
non ci riusciamo. Sentiamo aneliti di
pienezza. Tutto questo è segno di una
grandezza, del fatto che c’è in noi
qualcosa di infinito, che trascende
ogni realtà concreta che fa parte
della nostra vita.

Il mondo è transitorio. Siamo
contingenti come tutto quello che sta
attorno a noi. Le persone che
amiamo, i risultati che otteniamo, i
beni che possediamo..., non c’è nulla
che possiamo trattenere per sempre.
Ci piacerebbe afferrarli, averli
sempre con noi perché migliorano la
nostra vita, ci tengono allegri con i
loro doni e le loro qualità, ci danno
gioia. Tuttavia, in fondo alla nostra
coscienza sentiamo che si tratta di
beni transitori, che non ci
accompagneranno sempre, che a
volte ci promettono una felicità che
possono dare solo per poco tempo.



«Ogni cosa porta in sé il marchio
della caducità, nascosto fra tante
promesse. Infatti l’orrore e la
vergogna delle cose è la loro
caducità; allora, per coprire questa
piaga vergognosa e ingannare gli
incauti, si mascherano con vestiti
variopinti»[1]. Quest’ombra che ogni
cosa terrena possiede ci tocca
profondamente e, se ci pensiamo
bene, ci spaventa, ci fa desiderare
che non sia così, che esista una via
d’uscita al nostro desiderio di vita, di
pienezza. Sono gli aneliti di salvezza,
presenti nel cuore dell’uomo.

Per arrivare a spiegare perché
l’uomo desidera Dio, abbiamo messo
in evidenza due tipi diversi di aneliti
umani che indicano la “fame di
trascendenza” presente nell’uomo. In
seguito alle diverse esperienze
trascendenti del bene, si risvegliano 
aneliti di pienezza (di esistenza, di
verità, di bontà, di bellezza, di
amore). E dopo le diverse esperienze



del male e la perdita di questi beni, si
risvegliano aneliti di salvezza
(sopravvivenza, rettitudine, giustizia,
pace). Si tratta di esperienze di
trascendenza che generano una 
nostalgia dell’al di là. Infatti, se è
vero che «l’uomo è fatto per essere
felice come l’uccello per volare», è
pur vero che l’esperienza ci dice che
la felicità in questo mondo non è
completa, che la vita non è mai
pienamente soddisfacente, che essa
rimane al di là dei nostri tentativi di
raggiungerla, come una realtà
intravista e non raggiunta. Nelle
profondità dello spirito umano c’è un
malessere, un desiderio mai
soddisfatto, una nostalgia di felicità
che mira a una segreta speranza: la
speranza di una casa definitiva, nella
quale il sogno di una felicità eterna,
di un amore per sempre, viene
esaudito. Siamo terreni, ma
desideriamo l’eterno.



Questo desiderio dà luogo alla
religiosità naturale ed è una sorta di
“indicatore” di Dio. L’uomo è un
essere naturalmente religioso perché
la sua esperienza del mondo lo
induce a pensare spontaneamente ad
un essere che è fondamento di tutta
la realtà: quello «che tutti chiamano
Dio», come diceva san Tommaso
concludendo le sue famose cinque
vie di avvicinamento a Dio[2]. La
conoscenza di Dio è accessibile al
buon senso, vale a dire, al pensiero
filosofico spontaneo che esercita ogni
essere umano, come risultato
dell’esperienza di vita personale: la
meraviglia davanti alla bellezza e
all’ordine della natura, la sorpresa
per il dono gratuito della vita, la gioia
di percepire l’amore di altri...
inducono a pensare al “mistero” dal
quale tutto questo procede. Anche le
diverse dimensioni della spiritualità
umana, come la capacità di riflettere
su se stesso, di fare progressi in
campo culturale e tecnico, di



percepire la moralità delle proprie
azioni, dimostrano che, a differenza
di altri enti corporei, l’uomo
trascende l’universo materiale e
tende verso un essere spirituale
superiore e trascendente, che possa
dare una giustificazione delle qualità
immateriali dell’uomo.

Il fenomeno religioso non è, come
pensava Ludwig Feuerbach, una
proiezione della soggettività umana e
del suo desiderio di felicità, ma sorge
da una spontanea considerazione
della realtà così com'è conosciuta. La
negazione di Dio e il tentativo di
escluderlo dalla cultura e dalla vita
sociale e civile è un fenomeno
relativamente recente, limitato ad
alcune aree del mondo occidentale. I
grandi interrogativi religiosi ed
esistenziali continuano a rimanere
invariabili nel tempo: si può
smentire l’idea che la religione sia
circoscritta ad una fase “infantile”
della storia dell’uomo, destinata a



scomparire con il progresso della
conoscenza e della scienza.

La constatazione che l’uomo è un
essere naturalmente religioso ha
portato alcuni filosofi e teologi
all’idea che Dio, nel crearlo, lo abbia
già preparato, in qualche modo, a
ricevere quel dono nel quale consiste
la sua vocazione ultima e definitiva:
l’unione con Dio in Gesù Cristo.
Tertulliano, per esempio, notando
che i pagani del suo tempo dicevano
in modo naturale: “Dio è grande” o
“Dio è buono”, pensò che l’anima
umana fosse in qualche modo
orientata verso la fede cristiana e nel
suo Apologeticum scrisse: «Anima
naturaliter christiana» (17, 6)[3]. San
Tommaso, considerando il fine
ultimo dell’uomo e l’apertura
illimitata del suo spirito, affermò che
gli esseri umani hanno «un desiderio
naturale di vedere Dio»[4].
L’esperienza dimostra che
esclusivamente con le energie umane



non è possibile elevarsi fino a Dio e
ciò si verifica quando Dio si rivela e
manifesta il suo mistero: Dio viene
incontro all’uomo e si mostra così
come Egli è. Questo dinamismo è
l’azione della Rivelazione.

Il Catechismo della Chiesa Cattolica
ha riassunto sinteticamente alcune di
queste idee: «Il desiderio di Dio è
inscritto nel cuore dell’uomo, perché
l’uomo è stato creato da Dio e per
Dio; e Dio non cessa di attirare a sé
l’uomo e soltanto in Dio l’uomo
troverà la verità e la felicità che
cerca senza posa»[5].

2. Perché l’uomo desidera Dio? La
conoscenza razionale di Dio

L’intelletto umano può conoscere
l’esistenza di Dio sviluppando
ragionamenti, che, a partire da san
Tommaso d’Aquino, sono stati



chiamati “vie”. I ragionamenti
iniziano da osservazioni del mondo
creato e seguono due percorsi: le 
creature materiali (vie cosmologiche)
e la persona umana (vie
antropologiche).

Queste vie verso l’esistenza di Dio
non sono propriamente “prove” nel
senso che la scienza matematica o
naturale dà a questo termine, ma
argomenti filosofici, che risultano più
o meno convincenti a seconda del
grado di formazione e di riflessione
della persona che li considera[6]. Non
sono neppure “prove” nel senso delle
scienze sperimentali (fisica, biologia,
ecc.), perché Dio non è oggetto della
nostra conoscenza empirica: non lo
possiamo osservare, come si
contempla un tramonto o una
tempesta di sabbia per trarre delle
conclusioni.

Le vie cosmologiche partono dalle
creature materiali. La formulazione



più conosciuta si deve a san
Tommaso d’Aquino: sono le celebri
“cinque vie” da lui elaborate. In
forma sintetica e semplificata si
possono riassumere in questo modo.
Le due prime osservano che la
successione delle cause (causa-
effetto) presente nella natura non
può proseguire nel passato fino
all’infinito: dev’esserci un’origine, un
primo motore e una prima causa. La
terza via mette in evidenza che le
cose che vediamo nel mondo possono
esserci o non esserci e conclude che,
dato che tutto è mutevole deve
esistere un principio necessario
immutabile, perché altrimenti non
esisterebbe nulla. La quarta via
considera che tutte le realtà che
conosciamo posseggono qualità
buone e deduce che deve esistere un
ente origine di tutta la bontà.
L’ultima (la quinta) osserva l’ordine e
la finalità che sono presenti nei
fenomeni del mondo, il fatto che
hanno leggi che li regolano e



conclude con l’esistenza di una
intelligenza ordinatrice che
giustifichi queste leggi e sia anche
causa finale di tutto[7].

Oltre alle vie che partono dall’analisi
del cosmo, ne esistono altre di 
carattere antropologico; in esse la
riflessione inizia dalla realtà della
persona umana. Queste vie hanno
più forza se intese come convergenti
anziché considerate isolatamente,
una per una. In primo luogo il
carattere spirituale dell’uomo,
caratterizzato dalla sua capacità di
pensare, dalla sua interiorità e dalla
sua libertà, non sembra avere
fondamento in nessuna realtà
dell’universo. Né del resto avrebbe
senso nell’uomo il suo desiderio
insoddisfatto di felicità, se non
esistesse un Dio che gliela possa
dare. Inoltre notiamo nella natura
umana un senso morale di
solidarietà e di carità, che induce
l’uomo ad aprirsi agli altri e a



riconoscere in se stesso la vocazione
di andare oltre l’io e i suoi interessi
egoistici. Ci si interroga sul senso
della vita: perché l’uomo è capace di
discernere in modo non utilitarista,
perché si rende conto che alcune
cose concordano con la propria
dignità e altre no, perché prova un
senso di colpa e di vergogna quando
agisce male, e invece prova un senso
di felicità e di pace quando si
comporta con giustizia; perché è
capace di riempirsi di gioia
guardando la bellezza di un
tramonto, di un cielo pieno di stelle o
di una meravigliosa opera d’arte.
Nulla di questo si può attribuire
all’opera cieca dell’universo, al
prodotto impersonale delle
interazioni materiali. Tutto ciò invita
a concludere che esiste un essere
infinitamente buono, bello e giusto,
che ha messo in noi un barlume di
ciò che Egli è e desidera per noi.
Questa seconda opzione è più logica
e soddisfacente. Sicuramente queste



vie non sono ineccepibili, ma offrono
una logica luminosa a colui che
guarda la realtà con semplicità.

Il Catechismo della Chiesa Cattolica
riassume in questo modo i
ragionamenti proposti: «Con la sua
apertura alla verità e alla bellezza,
con il suo senso del bene morale, con
la sua libertà e la voce della
coscienza, con la sua aspirazione
all’infinito e alla felicità, l’uomo si
interroga sull’esistenza di Dio. In
queste aperture egli percepisce segni
della propria anima spirituale.
“Germe dell’eternità che porta in sé,
irriducibile alla sola materia”, la sua
anima non può avere la propria
origine che in Dio solo»[8].

Le diverse argomentazioni
filosofiche utilizzate per “provare”
l’esistenza di Dio non hanno come
risultato necessario la fede in Lui;
segnalano che questa fede è
ragionevole. In realtà, queste



osservazioni aiutano a concludere
che Dio esiste, ma queste riflessioni
richiedono anche scelte di vita che
non sempre sono presenti nelle
persone. Per esempio, nella cultura
di oggi una conoscenza più
scientifica dei processi della natura
può contrapporsi alle vie
cosmologiche, perché anche se
l’universo manifesta un certo ordine,
bellezza e finalità nei suoi fenomeni,
possiede anche una notevole dose di
disordine, di caos e di tragedia; molti
fenomeni apparentemente si
svolgono in modo fortuito (caso,
caos) e possono essere causa di
tragedie cosmiche. In modo analogo,
chi ritiene che la persona umana è
soltanto un animale un po’ più
sviluppato degli altri, il cui
comportamento è regolato dalle
pulsioni necessarie, non accetterà le
vie personali che si riferiscono alla
moralità o alla trascendenza dello
spirito, dato che identifica la sede
della vita spirituale (mente,



coscienza, anima) con la corporeità
degli organi cerebrali e dei processi
neuronali.

A queste obiezioni, se chi le pone è
disposto ad ascoltare, si può
rispondere. Taluni, ben preparati,
ritengono che il disordine e il caso
possono avere un posto nella finalità
generale dell’universo (e pertanto in
un progetto creatore di Dio). Albert
Einstein ha detto che nelle leggi della
natura «si rivela una ragione tanto
superiore che tutta la razionalità del
pensiero e degli ordinamenti umani
è, a paragone, un riflesso
assolutamente insignificante»[9].
Analogamente, si può dimostrare con
riferimento alla ragione e alla
fenomenologia umana, l’auto-
trascendenza della persona, il libero
arbitrio che opera nelle scelte -
benché dipendano e siano in qualche
misura condizionate dalla natura -e
l’impossibilità di ridurre la mente al
cervello. Pertanto è necessario dare



ascolto al Compendio del Catechismo
quando afferma che a partire «dal
mondo e dalla persona umana,
l'uomo, con la sola ragione, può con
certezza conoscere Dio come origine
e fine dell'universo e come sommo
bene»[10]. È necessario precisare che
la conquista di questa certezza
richiede la comprensione di alcuni
aspetti complessi della realtà, che
offrono abbondante margine di
discussione e, proprio per questo, le
vie razionali di accesso a Dio non
risultano, di frequente, realmente
convincenti.

3. Perché l’uomo desidera Dio?
Come è vista la trascendenza oggi.

Malgrado il fenomeno della
globalizzazione, gli atteggiamenti
riguardo a Dio e alla visione religiosa
della vita presentano notevoli



differenze nelle diverse parti del
mondo. In termini generali, per la
maggior parte delle persone il
riferimento alla trascendenza –
anche se espressa in forme religiose
e culturali molto diverse – continua
ad essere un aspetto importante della
vita.

Il quadro generale mette in evidenza
la posizione peculiare del mondo
occidentale, e soprattutto
dell’Europa, dove una serie di fattori
storici e culturali hanno determinato
un diffuso atteggiamento di rifiuto o
di indifferenza nei confronti di Dio o
nei confronti di quella che è stata
storicamente la religione dominante
in Occidente: il cristianesimo. Questa
situazione può essere formulata
secondo le parole del sociologo della
religione Peter Berger, nell’idea
secondo cui nella società occidentale
la fede cristiana è rimasta senza una
sua “struttura di plausibilità”, sicché,
se in epoche passate bastava lasciarsi



guidare per essere cattolico, ai nostri
giorni basta lasciarsi guidare per non
esserlo più. Si può dire che il
desiderio di Dio sembra essere
scomparso nella società occidentale:
«Per larghi settori della società Egli
non è più l’atteso, il desiderato,
quanto piuttosto una realtà che
lascia indifferenti, davanti alla quale
non si deve nemmeno fare lo sforzo
di pronunciarsi»[11].

Le cause di questo cambiamento
sono molte. Da una parte, i grandi
progressi scientifici e tecnici degli
ultimi due secoli, che tanti benefici
hanno apportato all’umanità, hanno
però suscitato una mentalità
materialista che considera le scienze
sperimentali le uniche forme valide
di conoscenza razionale. Si è diffusa
una concezione del mondo secondo
la quale è autentico soltanto ciò che è
suscettibile di una verifica empirica,
ciò che si può vedere e toccare.
Questo riduce le “prospettive della



razionalità”, in quanto, oltre a
svalutare le forme non scientifiche di
conoscenza (la fiducia, per esempio,
in ciò che altri ci dicono), porta a
interessarsi solo della ricerca di
strumenti che rendono la vita più
confortevole e piacevole. Tale presa
di posizione non è essenziale.
Esaminare la misteriosa bellezza e
grandezza del mondo creato non
induce a idolatrare la scienza, ma
può spingere ad ammirare le
meraviglie che Dio ha posto nella sua
creazione. Oggi, come nel passato,
molti scienziati continuano ad aprirsi
alla trascendenza quando scoprono
la perfezione contenuta
nell’universo.

Un secondo aspetto, legato al
precedente, è la secolarizzazione
della società, vale a dire quel
processo per cui molte realtà che in
precedenza erano collegate con le
nozioni, le credenze e le istituzioni
religiose hanno perduto questa



dimensione e ormai sono considerate
in termini puramente umani, sociali
o civili. Questo aspetto è legato a
quello precedente, perché il
progresso scientifico ha permesso di
conoscere le cause di molti fenomeni
naturali (nel campo della salute, dei
processi vitali, delle scienze umane)
che in precedenza si consideravano
spesso in diretta relazione con la
volontà di Dio. Per esempio,
anticamente una peste si poteva
ritenere un castigo divino per i
peccati degli uomini, mentre oggi è
considerata frutto di condizioni
igieniche, di vita, ecc. che possiamo
precisare e determinare. In se stessa
questa migliore conoscenza della
realtà è una cosa buona, e inoltre
aiuta a purificare l’idea che abbiamo
del modo di agire di Dio, che non è
una delle tante cause dei fenomeni
della natura. Dio è a un altro livello,
risponde alle domande ultime che
noi uomini ci facciamo: il significato
della vita, del destino finale di



ciascuno, della gioia e del dolore, ecc.
La scienza non riesce a dare una
spiegazione a questo livello, per cui,
quando le persone si pongono
domande più profonde,
normalmente si collocano in uno
spazio nel quale Dio diventa
imprescindibile.

Un altro aspetto importante
dell’indebolimento dell’orientamento
verso Dio nella cultura attuale
dell’Occidente è determinato da un
atteggiamento individualista che
influisce sul modo di pensare della
collettività. Questo atteggiamento è
conseguenza del processo di
emancipazione che ha caratterizzato
la cultura fin dal periodo
dell’Illuminismo (XVIII secolo).
Questa trasformazione, come le
precedenti, ha anche alcuni aspetti
positivi, dato che è contrario alla
dignità umana che, con pretesti
religiosi o di altro tipo, l’uomo sia
posto “sotto tutela” e sia costretto a



prendere decisioni in nome di
dottrine imposte che risultano poco
chiare. In concomitanza, ha preso
piede una nuova opzione: è meglio
non dipendere da nessuno e non
legarsi a nessuno, per non rimanere
vincolato e così poter fare quello che
ognuno desidera. Chi non ha sentito
dire, magari con formulazioni
diverse, affermazioni come questa: la
cosa principale è “essere autentici”,
“vivere la propria vita” e viverla a
nostro piacimento? Questo
atteggiamento induce a trattare le
relazioni in maniera utilitarista,
badando che non abbiano vincoli né
li creino, che non siano d’intralcio
alla spontaneità personale. Sono
ammesse solo relazioni che
producono soddisfazione.

Secondo questa prospettiva, una
relazione seria con Dio risulta
fastidiosa e l’assoggettamento ai suoi
precetti non viene percepito come
mezzo che libera dal proprio



egoismo; di conseguenza, la religione
avrà spazio solo nella misura in cui
dia pace, serenità, benessere e non
sia impegnativa. Ecco perché
l’atteggiamento individualista dà
luogo a forme di religiosità blande,
con scarsi contenuti e senza legami
istituzionali: questo è l’effetto del
soggettivismo e dell’affettività, e che
cambiano frequentemente a seconda
delle necessità personali.

Si potrebbero aggiungere altri aspetti
nel descrivere la mentalità che oggi
domina nelle società occidentali.
Alcune caratteristiche come il culto
della novità e del progresso, il
desiderio di condividere, con altri,
emozioni forti, il predominio della
tecnologia che contrassegna il modo
di lavorare, coltivare le relazioni o
riposare... hanno senza dubbio una
risonanza nell’atteggiamento verso la
realtà trascendente e verso il Dio
cristiano. È anche vero che c’è molto
di positivo in questi processi: le



società occidentali hanno conosciuto
un lungo periodo di pace, di sviluppo
materiale, sono diventate più
partecipative e hanno fatto in modo
di includere tutti i loro membri in
questi processi benefici. In tutto
questo c’è molto di cristiano. Eppure
è del pari evidente che attualmente
molti si rifiutano di parlare di Dio e
mostrano, spesso, indifferenza o
rifiuto.

In una società con queste
caratteristiche, refrattaria al
trascendente, un cristiano sarà
convincente solo se, prima di tutto,
porge una testimonianza di vita
autentica e virtuosa. La
testimonianza e la parola: sono
entrambe indispensabili, ma la
testimonianza ha la priorità.
All’inizio ricordavamo che «l’uomo è
fatto per essere felice come l’uccello
per volare». La felicità è legata
all’amore e il cristiano, attraverso la
sua fede autentica, è convinto che



non c’è amore più vero dell’amore
che Dio ha per noi: quello che Gesù
Cristo ha mostrato sulla Croce e che
comunica nell’Eucaristia. La
modalità efficace per riconquistare
la società, che ha voltato le spalle a
Dio, è l’impegno coerente del
cristiano, quando manifesta, con la
propria vita, la presenza di questo
amore e di questa felicità.

«Non tutte le soddisfazioni
producono in noi lo stesso effetto:
alcune lasciano una traccia positiva,
sono capaci di pacificare l’animo, ci
rendono più attivi e generosi. Altre
invece, dopo la luce iniziale,
sembrano deludere le attese che
avevano suscitato e talora lasciano
dietro di sé amarezza,
insoddisfazione o un senso di
vuoto»[12]. La felicità di quelli che
credono solamente a ciò che si può
vedere o toccare, o sono dominati da
una concezione utilitaristica della
vita, o quella dell’individualista che



non si vuole legare a niente, è
passeggera, “dura finché dura”, e ha
bisogno di essere continuamente
rinnovata perché non dà altro di sé.
Quasi sempre è una felicità che non
migliora le persone. Invece, quelli
che seguono il Signore con tutto il
cuore conducono una vita diversa e
sperimentano una felicità diversa:
più profonda, più duratura, che
produce frutti in se stessi e negli
altri.

Non è superfluo rileggere il famoso
testo della Epistola a Diogneto (V e
VI), che descrive la vita dei primi
cristiani: «I cristiani non si
differenziano dagli altri uomini né
per territorio, né per il modo di
parlare, né per la foggia dei loro
vestiti [...]. Risiedono in città sia
greche che barbare, così come capita,
e pur seguendo nel modo di vestirsi,
nel modo di mangiare e nel resto
della vita i costumi del luogo, si
propongono una forma di vita



meravigliosa e, come tutti hanno
ammesso, incredibile. Abitano
ognuno nella propria patria, ma
come fossero stranieri; rispettano e
adempiono tutti i doveri dei cittadini,
e si sobbarcano tutti gli oneri come
fossero stranieri; ogni regione
straniera è la loro patria, eppure ogni
patria per essi è terra straniera.
Come tutti gli altri uomini si sposano
ed hanno figli, ma non ripudiano i
loro bambini. Hanno in comune la
mensa, ma non il letto. Vivono nella
carne, ma non secondo la carne.
Vivono sulla terra, ma hanno la loro
cittadinanza in cielo. Osservano le
leggi stabilite ma, con il loro modo di
vivere, sono al di sopra delle leggi.
Amano tutti, e da tutti vengono
perseguitati. Anche se non sono
conosciuti, vengono condannati;
sono condannati a morte, e da essa
vengono vivificati. Sono poveri e
rendono ricchi molti; sono sprovvisti
di tutto, e trovano abbondanza in
tutto. Vengono disprezzati e nei



disprezzi trovano la loro gloria; sono
colpiti nella fama e intanto viene
resa testimonianza alla loro giustizia.
Sono ingiuriati, e benedicono; sono
trattati in modo oltraggioso, e
ricambiano con l’onore. Quando
fanno dei bene vengono puniti come
fossero malfattori; mentre sono
puniti gioiscono come se si donasse
loro la vita. I Giudei muovono a loro
guerra come se fossero gente
straniera, e i pagani li perseguitano;
ma coloro che li odiano non sanno
dire la causa del loro odio. Insomma,
per parlar chiaro, i cristiani
rappresentano nel mondo ciò che
l’anima è nel corpo».

Antonio Ducay

Bibliografia di base

- Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 27-49.



- Papa Francesco, «Radice umana
della crisi ecologica», Enciclica 
Laudato si’.

- Benedetto XVI, «L’anno della fede. Il
desiderio di Dio», Udienza, 7-XI-2012.

- Benedetto XVI, «L’anno della fede.
Le vie che conducono alla
conoscenza di Dio», Udienza, 14-
XI-2012.

Letture raccomandate

- J, Burgraff, Teología fundamental.
Manual de iniciación, Rialp, Madrid,
2007, cap. II.

- A. López Quintás, Cuatro filósofos en
busca de Dios, Rialp, Madrid.



[1] J. L. Lorda, La señal de la Cruz,
Rialp, Madrid 2011, pp. 65-66.

[2] Cfr. Summa Theologiae, I, q.2, a.3.

[3] Tutti abbiamo un’anima cristiana
per natura.

[4] Contra Gentiles, lib. 3, c. 57, n. 4.

[5] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 27.

[6] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 31.

[7] Cfr. Summa Theologiae, I, q. 2.

[8] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 33.

[9] A. Einstein, Mi visión del mundo,
Barcelona, 2013.

[10] Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 3.



[11] Benedetto XVI, Udienza, 7-
XI-2012.

[12] Ibidem.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/tema-1-perche-l-
uomo-desidera-dio/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/tema-1-perche-l-uomo-desidera-dio/
https://opusdei.org/it/article/tema-1-perche-l-uomo-desidera-dio/
https://opusdei.org/it/article/tema-1-perche-l-uomo-desidera-dio/

	Tema 1. Perché l’uomo desidera Dio

