
opusdei.org

Si sono aperti i
cammini divini della
terra

Articolo pubblicato nel
supplemento de "L'Osservatore
Romano".

12/12/2012

Per comprendere ciò che il Signore
dice alla Chiesa attraverso i santi
occorre aver chiara una premessa: la
santità è pienezza della carità; tutti i
santi, ciascuno a suo modo, hanno
raggiunto i vertici dell'amore. Ma
ogni santo è portatore di un



messaggio specifico, che va ricercato
non solo nell'eroismo con cui ha
esercitato "privatamente" (mi sia
concessa l'espressione) le virtù
cristiane, ma anche nel modo in cui
ha svolto la propria missione sulla
terra. La consapevolezza del compito
ricevuto da Dio, assieme alla lotta
quotidiana per realizzarla, spiega
l'eroismo dei santi. Il punto
veramente qualificante nelle singole
cause di canonizzazione sta proprio
nella verifica della radicalità con cui
l'individuo ha compiuto la volontà
divina, cioè ha adempiuto la
missione ricevuta (il papato,
l'episcopato o il sacerdozio; la vita
religiosa o la chiamata alla santità in
mezzo al mondo: in famiglia, sul
lavoro, ecc.).

1. Una missione divina

La missione affidata dal Signore a
Josemaría Escrivá de Balaguer può
essere considerata sotto due aspetti:



il contenuto e lo strumento. Da una
parte, proclamare la vocazione
universale alla santità e mostrare il
lavoro, per i cristiani chiamati a
servire Dio in mezzo al mondo, come
ambito e materia della
santificazione; d'altra parte, e
insieme, dar vita nella Chiesa ad
un'istituzione interamente
finalizzata a diffondere quel
messaggio e ad aiutare gli altri, senza
distinzione, a metterlo in pratica. E
come questo sacerdote portò a
compimento tale missione? Colpisce
soprattutto un elemento: la sua piena
coscienza di non essere il
protagonista di nulla, di non aver
inventato nulla, di aver ricevuto tutto
dal Signore. Di qui l'attenzione
estrema con cui sempre si curò di
interpretare fedelmente il carisma
fondazionale, di applicarlo senza
variazioni, di trasmetterlo
integralmente.



Le circostanze storiche in cui nacque
l'Opus Dei ci spiegano la
consapevolezza de Josemaría Escrivá
circa l'origine soprannaturale della
propria missione. Chi analizza i fatti
ne viene condotto alla conclusione di
un intervento esplicito di Dio. Tutto,
infatti, avviene in pochi istanti: il 2
ottobre 1928, ad un'ora precisa del
mattino, durante gli esercizi
spirituali, mentre sta raccolto in
preghiera nella sua stanza, Josemaría
Escrivá "vede" ciò che il Signore gli
chiede. Quel giorno — scrisse poi —
"il Signore ha fondato la sua Opera".
Un'illuminazione improvvisa. Egli si
sente solo strumento — per giunta,
"inetto e sordo", come da allora
comincia a definirsi — di un disegno
divino. Il nome stesso — Opus Dei —
con cui più tardi (nel 1930) prese a
denominare il fenomeno pastorale
scaturito da quell'illuminazione, era
un indizio chiaro di questa coscienza
del fondatore. E si potrebbe
osservare che anche la Costituzione



apostolica Ut sit!, con la quale il 28
novembre 1982 il Santo Padre eresse
l'Opus Dei in Prelatura personale,
indirettamente accoglie la lettura che
il fondatore dava della nascita
dell'Opus Dei: egli agì — dice il testo
— divina ductus inspiratione.

Nell'impegno con cui per tutta la vita
egli lavorò al compimento della
propria missione si palesa anzitutto
il convincimento pieno di essere
strumento. Di qui il suo eroismo, la
fortezza nell'abbracciare la Croce,
l'audacia delle sue iniziative
apostoliche. Di qui la sua apertura di
mente e di cuore, il rifiuto di
qualsiasi faziosità o piccineria, il
lavorare sempre al servizio della
Chiesa... Di qui, infine, la sua lotta
per cominciare e ricominciare ogni
giorno, e più volte al giorno,
nell'impegno di corrispondere alla
grazia.



Ma anche nel contenuto del
messaggio (che ora illustreremo),
nella luce che ne emerge e offre
prospettive illuminanti per
l'evangelizzazione. Nella sua
universalità — al di là di ogni
barriera di ceto, di estrazione
culturale, di provenienza geografica
— riconosciamo la traccia luminosa e
perenne del Vangelo.

2. Attualità perenne

Quando egli iniziò il proprio
ministero, e cioè alla fine degli anni
Venti, il suo messaggio appariva
carico di novità. Da una parte,
portava alla presa di coscienza del
ruolo attivo dei laici nella missione
della Chiesa; dall'altra, postulava una
nuova percezione teologica delle
realtà terrene: il mondo non era più
visto principalmente come regno del
peccato, realtà da cui mantenere una
certa distanza allo scopo di
preservarsi dal contagio, ma come



realtà dotata di senso divino, creata
da Dio, segnata dalla presenza attiva
di Dio, redenta da Cristo e da
ricondurre, nell'oggi, a Dio.

Queste novità erano il portato
dell'azione dello Spirito Santo nella
storia della Chiesa, nascevano da un
processo di maturazione
inarrestabile.

In questo senso il messaggio del
fondatore dell'Opus Dei appartiene al
patrimonio perenne della Chiesa,
come sottolinea il decreto pontificio
sull'eroicità delle virtù: «Questo
messaggio di santificazione nelle e 
delle realtà terrene appare
provvidenzialmente attuale nella
situazione spirituale della nostra
epoca, così solerte nell'esaltare i
valori umani, ma anche così proclive
a cedere ad una visione
immanentista del mondo separato da
Dio. D'altra parte, nell'invitare il
cristiano alla ricerca dell'unione con



Dio attraverso il lavoro, compito e
dignità perenne dell'uomo sulla
terra, quest'attualità è destinata a
perdurare al di là dei mutamenti dei
tempi e delle situazioni storiche,
come fonte inesauribile di luce
spirituale».

Ai problemi di una società in
vorticosa evoluzione la dottrina
predicata dal fondatore dell'Opus Dei
offre infatti risposte ultime, non
legate alle mode o alle tendenze del
momento. Nel decreto sull'eroicità
delle virtù leggiamo ancora:
«Regnare Christum volumus!: ecco il
programma di Mons. Escrivá; mettere
Cristo al vertice di tutte le attività
umane: da tutti gli ambienti e le
professioni il suo servizio ecclesiale
ha fatto scaturire un moto
ascensionale di elevazione a Dio
degli uomini immersi nelle realtà
temporali, secondo la promessa del
Salvatore in cui egli vedeva il nucleo
del fenomeno pastorale dell'Opus



Dei: Et ego, si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum (Gv 12, 32
Vg.). In questa cristianizzazione ab
intra del mondo sta il pregio del suo
contributo alla promozione del
laicato».

3. Il nucleo del messaggio

La vita del fondatore dell'Opus Dei fu
la più eloquente applicazione del suo
messaggio. Ciò è emerso con
chiarezza dalla causa di
canonizzazione. La lezione di ogni
santo si esplicita nella
complementarietà tra la vita, la
predicazione e gli scritti. Di 
eloquenza muta delle opere parlava il
Beato Josemaría: «Le opere sono
amore, e non le belle parole» (Forgia,
n. 498). E di che cosa ci parlano i
santi? La risposta è una, semplice ed
inesauribile: di Dio. Ognuno di essi
illumina un riflesso particolare
dell'infinita ricchezza del mistero di
Cristo.



Da un'analisi anche sommaria delle
opere de Josemaría Escrivá finora
pubblicate salta agli occhi la
vivissima percezione del mistero
dell'Incarnazione da cui scaturisce il
suo carisma. Da questa radice si
dipartono simultaneamente i tre
aspetti fondamentali della dottrina
che costituisce il nerbo del pensiero
del fondatore dell'Opus Dei. Mi
riferisco alla proclamazione della
chiamata universale alla santità nei
suoi versanti soggettivo, oggettivo e
cosmico, che ora illustreremo in
breve.

Punto di vista soggettivo: in Cristo,
Figlio di Dio fatto uomo e Redentore
del mondo, abbiamo ricevuto il dono
della filiazione divina adottiva. Figli
nel Figlio, siamo configurati a Cristo
dall'azione dello Spirito Santo. La
santità può essere definita anche
come pienezza dello sviluppo della
grazia della filiazione divina
nell'anima. Sulla base di questa



verità primigenia si fonda la
proclamazione della vocazione di
tutti gli uomini — senza distinzione
di stato — alla perfezione della
carità. In un'indimenticabile
esperienza mistica vissuta
nell'ottobre del 1931, mentre il
fondatore dell'Opus Dei attraversava
in tram le strade di Madrid, il Signore
gli fece contemplare con
straordinaria profondità il dono della
filiazione divina adottiva in Cristo.

Punto di vista oggettivo: egli non solo
proclamò con forza che tutti sono
chiamati alla santità; ma anche che
tutte le attività ordinarie sono mezzo
e occasione di santificazione e non
costituiscono una sfera a sé, fuori dal
comune, attingibile solo da pochi. Nel
Verbo divenuto carne Dio ha assunto
in sé, ha divinizzato l'umano, tutto
l'umano. Ogni aspetto della realtà
creata è informato e trasformato da
quest'innalzamento in Dio. Dinanzi
all'ampiezza del panorama che si



dischiudeva dinanzi ai suoi occhi,
Josemaría Escrivá poteva esclamare
commosso: «Si sono aperti i cammini
divini della terra» (È Gesù che passa,
n. 21).

Il Regno dei cieli si instaura sulla
terra attraverso tutte le azioni
umane, anche le più semplici, purché
compiute nello Spirito di Cristo che
per trent'anni ha lavorato nel
nascondimento di Nazaret. La trama
sempre uguale a se stessa delle
normali giornate di qualsiasi fedele
cristiano rivela un'intrinseca
dimensione divina: «Questo schema
di vita, in apparenza così consueto,
ha un valore divino; è qualcosa che
riguarda Dio stesso, perché Cristo
vuole incarnarsi nelle nostre
occupazioni e animare dal di dentro
anche le azioni più umili» (È Gesù
che passa, n. 174). La vita ordinaria,
il lavoro professionale, come ambito
e materia di santificazione:
torneremo su questo punto, così



denso di conseguenze non solo per la
spiritualità, ma anche per la
pastorale.

La dottrina della chiamata
universale alla santità possiede
anche un'indubbia componente
cosmica: l'operare del cristiano
santifica il mondo. Il Breve
apostolico di beatificazione di
Josemaría Escrivá recita: «Il rivelarsi
della connessione fra il dinamismo
naturale dell'operare umano e quello
della grazia, mentre afferma il
primato della vita soprannaturale di
unione con Cristo, traduce
quest'ultima in un incisivo sforzo di
animazione cristiana del mondo da
parte di tutti i fedeli. In tale contesto,
il Venerabile Josemaría Escrivá ha
mostrato tutta la potenza redentiva
della fede, la sua energia
trasfigurante così delle singole
persone come delle strutture in cui si
plasmano gli ideali e le aspirazioni
degli uomini». Non si può, nella



realtà evocata da queste parole, non
avvertire l'eco di quel noto passo
della Lettera ai Romani: «Sappiamo
bene infatti che tutta la creazione
geme e soffre fino ad oggi nelle
doglie del parto» (Rm 8, 22-23). In
questo quadro si inserisce un'altra
esperienza mistica concessa a
Josemaría Escrivá il 7 agosto 1931,
durante la celebrazione della Messa:
«Giunse il momento della
Consacrazione: nell'alzare la Sacra
Ostia, senza perdere il dovuto
raccoglimento, senza distrarmi (...), si
presentò al mio pensiero, con forza e
chiarezza straordinarie, quel passo
della Scrittura: "et si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum". In
genere, di fronte al soprannaturale
ho paura. Poi viene il "ne timeas!,
sono Io". E compresi che saranno gli
uomini e le donne di Dio ad
innalzare la Croce con le dottrine di
Cristo sul pinnacolo di tutte le attività
umane... E vidi il Signore trionfare e
attrarre a Sé tutte le cose» (citato da



A. VÁZQUEZ DE PRADA, Il fondatore
dell'Opus Dei, Milano 1999, p. 402).

4. La vita ordinaria

In connessione con la dottrina della
vocazione universale alla santità,
Josemaría Escrivá amava usare
questa triplice espressione: 
santificare il lavoro, santificarsi nel
lavoro, santificare gli altri con il
proprio lavoro (cfr. È Gesù che passa,
n. 122). Si veda questo passo: «Non
c'è lavoro umano che non sia
santificabile, che non sia occasione di
santificazione personale e mezzo per
collaborare con Dio alla
santificazione di coloro che ci
circondano» (ibid., n. 10). Il lavoro gli
appare dunque come il cardine
attorno al quale ruota la vita
dell'uomo, la trama di ogni sua
giornata. Per il comune cristiano,
esso costituisce l'articolarsi della sua
risposta quotidiana alla missione
ricevuta da Dio sulla terra.



Negli insegnamenti di questo ormai
prossimo santo, il lavoro rivela — in
Cristo e nel cristiano — una
dimensione soprannaturale che ne
esalta il valore, tanto che egli non
esitava ad affermare: «La vostra
vocazione umana è parte importante
della vostra vocazione divina. Ecco il
motivo per cui dovete santificarvi —
collaborando al tempo stesso alla
santificazione degli altri —
santificando precisamente il vostro
lavoro e il vostro ambiente, e cioè la
professione o il mestiere che riempie
i vostri giorni, che dà una fisionomia
peculiare alla vostra personalità
umana, che è il vostro modo di essere
presenti nel mondo» (ibid., n. 46).
Difficile immaginare un'asserzione
più convinta della secolarità quale
modalità di presenza salvifica della
Chiesa nel mondo.

Da tutto questo si vede come il
fondatore dell'Opus Dei assume il
lavoro nel senso più ampio, come



attività, opera dell'uomo. Da questo
punto di vista, esso diventa sinonimo
di vita ordinaria: quel tessuto di
vicende, rilevanti o apparentemente
insignificanti, che si intrecciano nella
giornata del comune fedele. Questo
passo, tratto da una delle sue omelie,
presenta spunti molto suggestivi per
la vita spirituale: «Parlando con
rigore teologico, senza limitarci a
una classificazione funzionale, non si
può dire che ci siano realtà — buone,
nobili, e anche indifferenti —
esclusivamente profane: perché il
Verbo di Dio ha stabilito la sua
dimora in mezzo ai figli degli uomini,
ha avuto fame e sete, ha lavorato con
le sue mani, ha conosciuto l'amicizia
e l'obbedienza, ha sperimentato il
dolore e la morte» (ibid., n. 112).
Riprendiamo ora questo punto che,
come detto, svolge un ruolo centrale
negli insegnamenti di Josemaría
Escrivá.



Qualche breve spunto tratto da 
Cammino: «La santità "grande"
consiste nel compiere i "doveri
piccoli" di ogni istante (n. 817). Fate
tutto per Amore. — Così non ci sono
cose piccole: tutto è grande. — La
perseveranza nelle piccole cose, per
Amore, è eroismo (n. 813). Hai mai
osservato in quali "minuzie" si
esprime l'amore umano? — Ebbene,
anche l'Amore divino si esprime in
"minuzie"» (n. 824). Si può affermare
che l'intera opera del fondatore
dell'Opus Dei si snoda come un inno,
una lode del valore soprannaturale e
umano della vita ordinaria vissuta in
unione con Cristo, il Verbo fatto
carne. Essa è non solo teatro, ma
anche materia di santità, ove il gesto
più insignificante diviene preghiera.
Chi sa scorgere la dimensione
soprannaturale dell'ordinario, chi lo
vive come ricerca attiva dell'incontro
con Cristo, assiste al suo quotidiano
trasfigurarsi. Agli occhi della fede,
anche ciò che a prima vista può



apparire grigio, piatto, monotono,
svela la presenza di Dio: «C'è un
qualcosa di santo, di divino, nascosto
nelle situazioni più comuni, qualcosa
che tocca a ognuno di voi
scoprire» (Colloqui con Mons.
Escrivá, n. 114).

Talvolta la preghiera raggiunge
vertici che sembravano riservati alle
possibilità espressive della poesia:
«Siamo povere creature, eppure con
l'aiuto della grazia troviamo oro
puro, smeraldi e rubini dove altri
non scorgono che fondi di bottiglia»,
diceva il fondatore dell'Opus Dei. E in
questo senso amava ricordare che i
cristiani sono «gli aristocratici
dell'amore», perché tutto parla loro
di Dio. È al tempo stesso poesia e
teologia ciò che queste parole
adombrano: «Il cielo e la terra, figli
miei, sembra che si uniscano laggiù,
sulla linea dell'orizzonte. E invece
no, è nei vostri cuori che si fondono



davvero, quando vivete santamente
la vita ordinaria...» (Colloqui, n. 116).

5. Per la salvezza del mondo

Il cristiano è depositario di un
patrimonio che non può custodire
solo per sé. Nel cuore del messaggio
del fondatore dell'Opus Dei
Josemaría troviamo scolpita, con
incisiva insistenza, la convinzione
che la vocazione universale alla
santità è vocazione all'apostolato. Il
decreto sull'eroicità delle virtù
asserisce che egli «richiamò tutti i
fedeli ad inserirsi nel dinamismo
apostolico della Chiesa, ognuno dal
posto che occupa nel mondo».
Davvero indimenticabile la
considerazione di Cammino che dice:
«Queste crisi mondiali sono crisi di
santi» (n. 301).

Se andiamo alla radice, ancora una
volta troviamo la meditazione del
mistero di Cristo quale forza che dà
linfa a questa consapevolezza di



fede. Ecco un passo molto
significativo: «Cristo ci ha insegnato
in modo definitivo il cammino
dell'amore a Dio: l'apostolato è amor
di Dio che trabocca nel dono di se
stessi agli altri. La vita interiore
porta a crescere nell'unione con
Cristo (...) e la sollecitudine
apostolica è la manifestazione esatta,
adeguata, necessaria, della vita
interiore. Quando si assapora
l'amore di Dio, si sente il peso delle
anime. Non è possibile scindere vita
interiore e apostolato, come non è
possibile scindere in Cristo la sua
condizione di Dio-Uomo e la sua
missione di Redentore. Il Verbo volle
incarnarsi per salvare gli uomini» (È
Gesù che passa, n. 122).

E, ancora una volta, troviamo
l'indicazione del lavoro
professionale, dei rapporti sociali che
spontaneamente ma non
casualmente si stabiliscono nella vita
ordinaria, come l'ambito normale del



nostro apostolato. Tutti siamo stati
chiamati alla fede per portare agli
altri il medesimo dono. Ricordando
un viaggio compiuto anni prima in
una città di mare, questo nuovo
santo scrive: «Un giorno, a sera
inoltrata (...), vedemmo avvicinarsi
una barca alla riva: ne balzarono
fuori degli uomini bruni, forti come
rocce (...), bruciati dal vento da
sembrare di bronzo. Incominciarono
a tirar fuori dall'acqua la rete (...):
era piena di pesci lucenti, d'argento.
Tiravano vivacemente, affondando i
piedi nella sabbia, con sorprendente
energia. D'improvviso sopraggiunse
un bimbo (...): si avvicinò alla corda,
l'afferrò con le sue manine e
incominciò a tirare con evidente
imperizia. Quei pescatori rudi, per
nulla raffinati, certamente si
sentirono intenerire il cuore, e
consentirono al bambino di
collaborare; non lo allontanarono,
anche se più che altro era d'intralcio.
Pensai a voi e a me (...); a questo



nostro tirare le reti tutti i giorni, in
tanti aspetti. Se ci presentiamo
davanti a Dio nostro Signore come
quel bambino, convinti della nostra
debolezza, ma disposti ad
assecondare i Suoi progetti,
raggiungeremo la meta più
facilmente: porteremo a riva la rete,
piena di frutti abbondanti, perché
dove le nostre forze vengono meno,
interviene la potenza di Dio» (Amici
di Dio, n. 14). È necessario lo sforzo
di tutti perché la fecondità della
Chiesa possa adeguarsi ai disegni di
Dio.

Secondo noti e autorevoli studiosi:
«Escrivá possiede la forza dei
classici: la tempra di un Padre della
Chiesa. E i suoi scritti (…)
comunicano una dottrina che ha
contribuito ad aprire una nuova
epoca nella Chiesa» (cfr. C. Fabro, S.
Garofano, A. Raschini in Santi nel
mondo, ed. Ares, 1992, pag. 23). A far
maturare sempre di più tale «nuova



epoca» contribuirà, indubbiamente, l
´evento della canonizzazione di
Josemaría Escrivá.

Dopo aver ringraziato il Signore per
avergli concesso di beatificare e
canonizzare in questi anni, tanti
cristiani, e tra loro molti laici che si
sono santificati nelle condizioni più
ordinarie della vita, il Papa Giovanni
Paolo II nella Novo Millennio Ineunte
ha lanciato l´ormai conosciuto
apello: «È ora di riproporre a tutti,
con convinzione questa misura alta
della vita cristiana ordinaria: tutta la
vita della comunità ecclesiale e delle
famiglie cristiane deve portare in
questa direzione» (n. 31).

Si tratta di tutto un grande cammino
fatto nella Chiesa, verso quella
santità a cui ogni cristiano è
chiamato: la santificazione personale
dei comuni fedeli cristiani perché
ciascuno, a sua volta, diventi con l
´esempio e con la parola un centro d



´irradiazione di spiritualità per la
salvezza del mondo.

L'Osservatore Romano, 21
settembre 2002

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/si-sono-aperti-i-
cammini-divini-della-terra/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/si-sono-aperti-i-cammini-divini-della-terra/
https://opusdei.org/it/article/si-sono-aperti-i-cammini-divini-della-terra/
https://opusdei.org/it/article/si-sono-aperti-i-cammini-divini-della-terra/

	Si sono aperti i cammini divini della terra

