
opusdei.org

Senso e valore della
vita quotidiana

Josemaría Escrivá invita i
cristiani a cercare i tesori della
vita di Dio nella vita quotidiana,
che è il mondo più concreto e
reale che le persone abbiano e
che costituisce una sfida
costante alla propria identità, al
proprio bisogno di senso.

12/12/2012

Josemaría Escrivá invita i cristiani a
cercare i tesori della vita di Dio nella
vita quotidiana, che è il mondo più
concreto e reale che le persone



abbiano e che costituisce una sfida
costante alla propria identità, al
proprio bisogno di senso.

Fin dagli albori della storia umana, il
senso e il valore della vita quotidiana
è un tema inteso e rappresentato in
modi diversi. Così per esempio
Platone rappresenta la vita
quotidiana come la sfera della
"caverna", nella quale gli uomini
sono essenzialmente dei sonnambuli,
ancora ignari del bene e della verità,
e vivono come prigionieri: la vita
quotidiana è quindi un mondo che
ha una realtà solo apparente. Per
Aristotele invece la vita quotidiana è
la realtà ordinaria in cui l'uomo
esercita le sue virtù, per quanto si
tratti di virtù minori e, per così dire,
private. In grande sintesi, dalla
civiltà greca fino ai nostri giorni, le
concezioni della vita quotidiana
hanno oscillato fra una polarità
negativa (la vita quotidiana come
negazione o privazione di valori) e



una polarità positiva (la vita
quotidiana come affermazione e
generazione di valori). Questa
profonda, e a volte radicale,
ambivalenza ha permeato la storia
umana, e non solo dell'Occidente,
facendo sì che la vita quotidiana
rimanesse un luogo e un tempo
sempre incerto, e in linea di
principio poco propizio alla vita
spirituale.

È in questo contesto che va
considerato, almeno dal punto di
vista della sociologia, il pensiero di
Josemaría Escrivá. Con lui è apparsa
una concezione della vita quotidiana
che innesta qualcosa di
profondamente nuovo nelle culture e
nelle pratiche, sia "religiose" sia
"profane", del passato. Invero la sua
novità sta proprio nel proporre una
sorta di "superamento" della
distinzione sacro/profano così come
è stata rappresentata e vissuta nelle
culture e nelle società che



conosciamo. Un "superamento" che
non significa "annullamento" o
"inveramento" dei termini (sacro e
profano) che collega (alla maniera
idealistica), ma l'esaltazione di una 
qualità speciale del loro
relazionamento: vedere la vita
quotidiana come hic et nunc (qui e
adesso) del divino che agisce e si
rivela nel mondo in modo
"ordinario" attraverso il temporale.

Per Escrivá, la vita quotidiana è
innanzitutto il contrario della
"caverna" di Platone. È il mondo
della wide awakeness, della
comprensione lucida, della
consapevolezza, della avvertenza,
dello "stato di allerta", per dirla con
certi fenomenologi, a patto di farsi
semplici come i bambini: capaci,
come soltanto loro lo sono, di
provare stupore di fronte alla realtà.
Se per molti (per gran parte della
cultura odierna) la vita quotidiana è
una sorta di contenitore vuoto, dove i



fattori economici e tecnologici
determinano i contenuti, cioè gli
eventi, le casualità, gli strumenti e
perfino le passioni, per il fondatore
dell'Opus Dei la vita quotidiana è
invece il mondo più concreto e reale
che le persone abbiano, una sfida
costante al proprio sentire, alla
propria identità, al proprio bisogno
di senso, che deve certo confrontarsi
con la banalità e le contraddizioni,
ma che tuttavia è capace di prendere
le distanze da ogni alienazione.

Proprio là dove sembra che ci siano
solamente cose banali, prive di
significato, Josemaría Escrivá invita i
cristiani a cercare i tesori della vita
di Dio, tesori che vengono scoperti
solo quando si lotta contro le
alienazioni personali e collettive con
amore e per amore. In questo modo
mostra come sia possibile dare
un'anima al mondo, giorno per
giorno, nel lavoro, nella famiglia,
nell'impegno civico e sociale, nella



semplice amicizia e conversazione
con gli altri, in tutti i gesti e gli atti di
ogni giorno, dove che sia: "quando
un cristiano compie con amore le
attività meno trascendenti, in esse
trabocca la trascendenza di Dio" (J.
ESCRIVÁ, Colloqui, 116).

La profondità di questo messaggio,
che cambia il senso del mondo in
quanto vede il mondo senza separare
né confondere ciò che in esso è
umano e divino, perché in tutto si
manifesta l'amore quotidiano di Dio
per gli uomini e le donne, è
virtualmente senza confini e in gran
parte è ancora inesplorata. Infatti il
messaggio di Escrivá incita la
teologia a riflettere sugli intimi nessi
relazionali fra l'umano e il divino, e,
per tale via, a rinnovare la stessa
antropologia. Sul piano teologico ed
ecclesiale, l'intento di illuminare il
senso e il valore della vita quotidiana
consente di fare un'operazione che è
inedita: definire il laico in senso



positivo. Ciò non è teoreticamente
possibile finché la condizione laicale
rimane l'altra faccia di una
distinzione, quella fra ordine sacro e
resto del mondo, che ne fa una sorta
di "altra faccia della luna", invisibile,
irriconoscibile, indicibile, quasi che
Dio non fosse dentro la vita
quotidiana nel mondo. Indicato
(osservato) in modo positivo, il laico
è invece il lato di una distinzione che
fa "sistema", l'attore di un modo
nuovo di essere e fare cattolicità.

Solo se si vede la non-residualità
della vita quotidiana per la fede
cristiana si può quindi vedere
l'identità propria del laico. E solo un
laicato caratterizzato da questa
visione della vita quotidiana può
animare una nuova società civile
"mondiale": mondiale non solamente
perché a scala globale, ma perché
interna al "mondo" e nello stesso
tempo non legata a dei confini



territoriali o ai limiti di una
mentalità di gruppo.

Supplemento de L’Osservatore
Romano, 6 ottobre 2002

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/senso-e-valore-
della-vita-quotidiana/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/senso-e-valore-della-vita-quotidiana/
https://opusdei.org/it/article/senso-e-valore-della-vita-quotidiana/
https://opusdei.org/it/article/senso-e-valore-della-vita-quotidiana/

	Senso e valore della vita quotidiana

