
opusdei.org

Santità, una meta
per tutti

“Al centro dell’annunzio
evangelico c’è l’incarnazione
per cui Dio e uomo s’incontrano
talmente strettamente da avere
in un uomo, Gesù di Nazaret, la
suprema presenza ed epifania
divina”. Riportiamo la risposta
di mons. Ravasi a una lettera da
Milano, pubblicata su “Il Sole 24
ore” del 3 novembre 2002.

09/11/2002

Reverendo monsignore, lei tempo fa,
recensendo libri di autori misti ci ha



esaltato la contemplazione come
sorgente di beatitudine e santità. Va,
però, detto che in tempi a noi più
vicini, il Concilio Vaticano II ha
riscoperto la chiamata universale alla
santità per ogni cristiano. Perciò la
contemplazione, passaggio
indispensabile per giungere alla
beatitudine o santità, può essere
praticata anche vivendo nel mondo e
svolgendo le normali occupazioni. Un
apostolo moderno della santità
laicale, l'ormai santo Josemaría
Escrivá, da lei ricordato sul Sole-24
Ore in un articolo in occasione della
sua canonizzazione, raccontò di sé
che un certo giorno «andava
contemplando per le strade di Madrid
con luci e ombre che non erano
sue» (si veda J. Echevarría, Itinerari di
Vita Cristiana, Ares 2001). Penso che
lei condivida il mio assunto, e allora le
chiederei di voler argomentare dalle
colonne del giornale sulla possibilità
di accedere alla beatitudine per ogni
cristiano di buona volontà. Una



parola di sprone verso la beatitudine
può aiutare molti a vincere le paure di
un mondo così agitato.

Bruno Mardegan – Milano

La proposta del nostro lettore in
verità ci conduce nel cuore stesso del
cristianesimo (e, per certi versi,
nell'anima stessa di ogni esperienza
religiosa autentica). Al centro
dell'annunzio evangelico c'è, infatti,
l'incarnazione per cui Dio e uomo
s'incontrano talmente strettamente
da avere in un uomo, Gesù di
Nazaret, la suprema presenza ed
epifania divina (si legga quel
capolavoro, anche letterario, che è
l'inno che funge da prologo al
Vangelo di Giovanni). Questo evento
fa sì che storia ed eterno non siano in
dialettica ma s'intreccino tra loro e la
genuina esperienza di fede non si
consumi decollando dalla realtà
contingente verso cieli mitici e
mistici, ma incrociando le strade di



Dio con quelle dell'uomo. E per
questo che già i profeti di Israele
esigevano che, per una vera fede, il
culto s'unisse alla giustizia, il Credo
alla vita sociale, l'ortodossia con
l'orto-prassi. Basti solo citare il motto
del profeta Osea (VIII secolo a.C.),
caro anche a Gesù: «Misericordia io
voglio —dice il Signore — e non
sacrificio» (6, 6), laddove quella
negazione paradossale, nel
linguaggio semitico, dev'essere letta
così: «Misericordia io voglio e non
solo il sacrificio», cioè la pura e
semplice spiritualità deve coniugarsi
con l'esistenza giusta.

Ma la considerazione del dottor
Mardegan va oltre e introduce il
tema della pienezza della fede, cioè
«la beatitudine o santità». Su questo
argomento si consuma spesso un
equivoco. Per molti la santità è una
questione che riguarda alcuni mistici
o qualche eroe della fede che vive in
stati “estatici" o compie imprese tali



da essere, sì, esemplari ma solo nel
senso che sono da collocare nella
“gloria del Bernini" o sulle pale degli
altari per la pubblica devozione dei
credenti. È sulla spinta di questo
equivoco che si è pervenuti a una
lettura deviata di una delle pagine
capitali del Vangelo, le «Beatitudini»
che aprono quella sorta di “Magna
Charta" del cristianesimo che è il
«Discorso della Montagna» di Gesù
(Matteo, capitoli 5-7). Infatti quella
sequenza: «Beati i poveri.., gli
afflitti.., i miti.., gli affamati e assetati
di giustizia..., i misericordiosi..., i
puri di cuore.., gli operatori di
pace..., i perseguitati per la
giustizia... » è stata spesso
interpretata come un progetto ideale
di vita per religiosi e per mistici. In
realtà, Cristo si rivolge ai "discepoli"
che, nel linguaggio matteano, è
sinonimo di “fedeli, cristiani". Si
propone, così, una via di totalità e di
pienezza per tutti, qualunque sia il



livello di cultura o lo statuto sociale e
professionale.

La “santità" è, perciò, la meta verso
cui tendere senza posa da parte di
tutti, secondo un'altra battuta dello
stesso Discorso: «Siate perfetti come
perfetto è il Padre vostro
celeste» (Matteo 5,48). Il cristiano è,
perciò, sempre in tensione (è l'
inquietudine" agostiniana) e non
concepisce la religione come una
tassa morale da versare a Dio, così
come (forse malvolentieri) si paga la
tassa fiscale a Cesare. È, invece, un
atteggiamento radicale e vitale,
analogo all'amore, il quale costituisce
la persona in una specie di status
permanente: l'innamorato non è tale
solo qualche ora al giorno, come la
madre non ama suo figlio solo nei
giorni feriali. Naturalmente la
fragilità umana comporta
abbassamenti di tensione e persino
negazioni, ma l'attesa di Dio è
sempre quella del padre della celebre



parabola lucana del figlio prodigo
(Luca 15, 11-24) e il perdono è
sempre quello riservato all'adultera o
a Pietro pentito o alle prostitute e ai
peccatori incontrati da Gesù. Il
signor Mardegan ha citato una
battuta del nuovo santo, fondatore
dell'Opus Dei. È dalla sua opera più
nota, Cammino (edizione Ares), che
traggo la conclusione del mio
discorso: «Hai l'obbligo di
santificarti. Anche tu. Chi pensa che
la santità sia un impegno esclusivo di
sacerdoti e religiosi? A tutti, senza
eccezione, il Signore ha detto: Siate
perfetti, com'è perfetto il Padre mio
che è nei cieli... Non vi è altra strada,
figli miei: o sappiamo trovare il
Signore nella nostra vita ordinaria, o
non lo troveremo mai».

Gianfranco Ravasi // Il Sole 24
ore



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/santita-una-meta-
per-tutti/ (20/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/santita-una-meta-per-tutti/
https://opusdei.org/it/article/santita-una-meta-per-tutti/
https://opusdei.org/it/article/santita-una-meta-per-tutti/

	Santità, una meta per tutti

