opusdei.org

San Lavoro

Il recupero nel corso del
Ventesimo secolo del valore
della laicita nella Chiesa e
avvenuto attraverso
Iaffermazione dell’universale
chiamata alla santita nella
Chiesa, che ha avuto in
Josemaria Escriva uno dei
massimi protagonisti.

12/12/2012

A considerarlo come sostantivo,
«laico» a volte indica il soggetto per il
suo stato personale (per distinguerlo,
soprattutto nella Chiesa, dagli



appartenenti ad altri stati personali,
come 1 chierici o i religiosi), o per la
funzione svolta (in quanto, ad
esempio, chiamato a rappresentare
interessi politici, per distinguerlo dai
soggetti che la svolgono per
rappresentare interessi di categoria);
altre volte, in una prospettiva
ideologica, identifica il soggetto per il
suo mondo ideale, alieno o lontano
da influssi di natura fideistica; e anzi
in quest’ultimo senso si parla di
«laici» e di «laicita».

Un nesso fra questi diversi modi
d’intendere i laici e la laicita puo
forse essere rintracciato nella storia
della spiritualita occidentale di
matrice cattolica e della riflessione
teologica che I’ha accompagnata.

Solo per recenti consapevolezze,
laico individua in essa il fedele, cioe
I'uomo battezzato, che ha la specifica
vocazione di «cercare il regno di Dio
trattando le cose temporali e



ordinandole secondo Dio» (1), e
prospetta, pertanto, in positivo, come
apprezzabile sotto il profilo religioso,
la condizione secolare nella Chiesa,
I'impegno del fedele nel mondo, e
pertanto il mondo stesso; quel
mondo, quel secolo, che, per molto
tempo, sono stati ritenuti come
devianti dal messaggio della
salvezza, come ostanti a un impegno
di santita. Non e difficile pensare
che, benché frutto di un’insufficiente
teologia delle cose temporali, questo
vedere il laico impegnato in una
realta ritenuta fuorviante dal piano
della salvezza, considerata lontano
dalla santita e dalla Chiesa, ha potuto
pian piano indurre un’idea di laicita
come se essa fosse per sé contraria e
avversa alla Chiesa, o, in ogni caso,
estranea a questa; onde «laico» ha
finito per essere ritenuto, una volta
recise le profonde radici che
legavano e legano il mondo a Dio,
colui che, non solo per la sua
condizione, ma per il suo stesso



modo di pensare e di operare, si
ritiene e vive del tutto affrancato da
ogni credenza religiosa.

Un indizio di questa formazione, per
cosi dire in negativo, dell’idea della
laicita e dei laici si ha proprio nel
fatto della controversa e peraltro non
facile individuazione dei valori e dei
contenuti che dovrebbero qualificare
la laicita. Tutti visti in
contrapposizione al concetto di
confessionalita, di religiosita o di
ecclesialita, tanto che I'idea di laicita
sembra raffigurare uno di quei
concetti antagonisti, che si formano
con riferimento al loro contrario; un
contrario che non serve soltanto a
circoscriverli o a delimitarli, ma a
consentirne la stessa pensabilita.

Il recupero nel corso del Ventesimo
secolo del valore della laicita nella
Chiesa e avvenuto attraverso
Iaffermazione dell’'universale
chiamata alla santita nella Chiesa,



che ha avuto in Josemaria Escriva
uno dei massimi protagonisti.

Giovane sacerdote, il 2 ottobre del
1928, a conclusione di
un’inquietudine interiore durata
diversi anni, egli intravide, per
ispirazione divina, come a lui
affidato il compito di diffondere, in
forma istituzionalizzata, il messaggio
che tutti gli uomini, quale che sia la
loro condizione, quale il loro stato
giuridico, sono chiamati alla
perfezione della vita umana e
soprannaturale.

Il messaggio era innovativo, ma non
assolutamente nuovo. Non nuovo,
perché rispondeva pienamente alle
esigenze manifestatesi nella Chiesa
fin dai primordji, ritrovandosi nella
predicazione apostolica, non mai
smentita nei duemila anni di vita del
cristianesimo. Eppure innovativo,
poiché le vicende della Chiesa, le
difficolta con le quali questa nel



corso della sua storia si era dovuta
cimentare e che aveva dovuto
superare, avevano portato, senza
negare esplicitamente quel
messaggio, a centrare l’attenzione su
forme specifiche di vita cristiana, ove
il raggiungimento della perfezione
era ricondotto alla partecipazione
della potesta gerarchica nella Chiesa,
ovvero alla condivisione di una vita
ascetica, il piu delle volte
assoggettata a una specifica regola,
che avrebbe agevolata, con
I’allontanamento dal mondo, dai suoi
impegni, dalle sue tentazioni, la
testimonianza dei consigli evangelici,
a elevazione della propria vita
spirituale e dell’altrui.

Si era infatti affermata nel tempo
I'idea, gia largamente diffusa nel
Medioevo, bene espressa e
rappresentata dal grande canonista
Graziano nel Dodicesimo secolo, e da
allora sempre piu comune nella
Chiesa, che vi fossero due generi di



cristiani: i chierici, impegnati nel
servizio divino, dediti alla
contemplazione e alla preghiera,
eccellenti nelle virtu, aventi in cielo il
loro regno; e ilaici, ai quali é lecito
possedere beni temporali, € concesso
«prendere moglie, coltivare la terra,
giudicare, agire in giudizio, offrire
oblazioni sugli altari, pagare le
decime», che, pero, non riuscendo a
svincolarsi dagli impegni temporali,
né riuscendo conseguentemente a
dedicarsi alla contemplazione e
all’orazione, non possono ritenersi
eletti da Dio al regno delle virtu, alla
pienezza della santita. Molte ragioni,
per la verita, giustificavano queste
persuasioni.

La Chiesa aveva dovuto difendere la
purezza della sua dottrina e delle
forme di vita da questa ispirata in
epoche assai difficili, e aveva dovuto
salvaguardare la sacerta del suo
sacerdozio in momenti in cui questo
sembrava essere venuto a patti col



mondo divenendo appannaggio di
interessi privati; costanti e ripetute
nei secoli disposizioni disciplinari e
normative, la gran parte delle quali
sarebbero state poi accolte e
consacrate nel Corpus iuris canonici,
rimasto in vigore nella Chiesa per
oltre sei secoli, ce ne forniscono
ampia testimonianza.

Naturale pertanto che la Chiesa, per
far rifulgere al meglio il suo
messaggio di santita, tenesse in
particolare onore e incoraggiasse
quanti, da singoli e meglio se
organizzati in comunita rette da
regole di santi fondatori, per distacco
anche esteriore dalle realta
mondane, per macerazione di
mortificazioni, per intensita di
preghiera, per disprezzo di onori e di
ricchezza, mostravano nella loro vita
e nella loro carne la grandezza e la
bellezza delle virtu cristiane,
esempio e punto di riferimento per
tutti i fedeli e per tutti gli uomini.



Si era cosi a poco a poco diffusa I'idea
che il cammino di santita restasse
separato dalla vita ordinaria;
un’opinione che non aveva mancato
di produrre i suoi effetti nella
configurazione esteriore della vita
cristiana, e anche, inevitabilmente,
sull’organizzazione istituzionale
della Chiesa. E i laici? Benché
battezzati, finirono per essere
considerati, per un periodo di tempo
non breve, quali potenziali portatori
di interessi contrari a quelli della
Chiesa istituzionale, in quanto
ascritti a un mondo che questa
doveva redimere, ma dal quale
sarebbe stato necessario guardarsi
per non farsi contaminare o essere
sopraffatti; o, se si vuole, i laici
oggetto dell’attenzione pastorale
della Chiesa, identificata con la
Chiesa docente e quindi con i
chierici.

Questo il quadro emergente anche
dal diritto della Chiesa nella prima



meta del secolo passato. Ma tutti
intendono come il problema non
fosse solamente né principalmente
giuridico normativo. Il diritto alla
fine esprimeva una realta ecclesiale e
spirituale di ben piu ampia portata, e
in un certo senso era esponenziale
della stessa. E tutti intendono altresi
come il messaggio della universale
chiamata alla santita, riportato a vita
nuova nella Chiesa, avesse bisogno
non tanto di una nuova normativa
ma di una nuova complessiva vitalita
della Chiesa nelle sue molteplici
trame istituzionali e comunitarie.

Una vitalita che avrebbe dovuto
svilupparsi secondo un programma
di delicatissima attuazione, giacché
avrebbe potuto trascendere, ove non
fosse stata trovata la giusta via
propositiva con I’equilibrio derivante
dall’adesione appassionata al
messaggio cristiano e all’autorita del
magistero della Chiesa, non in un
arricchimento della stessa, ma nel



depauperamento di profili che pure
le sono essenziali.

L’ispirazione divina per un rinnovato
impegno nella Chiesa a diffondere il
messaggio dell’'universale chiamata
alla santita, messaggio che Josemaria
Escriva intravide con meridiana
chiarezza nelle sue esigenze pastorali
e nei suoi sviluppi istituzionali, si
sarebbe dimostrata di trascendentale
importanza per la vita della Chiesa
nella seconda meta del secolo scorso
e tale promette di essere per il
futuro.

Quel messaggio riguardava non una
parte della Chiesa, ma tutti i fedeli in
essa, indipendentemente dal loro
stato di vita e dalla loro condizione
giuridica specifica: proprio per
questo la chiamata alla santita era ed
e «universale». Il che avrebbe
richiesto innanzitutto di costruire
uno statuto comune a tutti i fedeli;
statuto comune che ancora nel



Codice di diritto canonico del 1917
non era prefigurato.

Ma poi quel messaggio avrebbe
svolto una funzione decisiva per
togliere i laici dallo stato di minorita,
nel quale da secoli sembravano
confinati nella Chiesa. Una qualche
evoluzione in materia, rispetto al
modo di sentire diffuso, si era per la
verita manifestata sin dagli ultimi
decenni dell’Ottocento.

I laici che avessero una qualche
maggiore consapevolezza della loro
appartenenza alla Chiesa, erano stati
sollecitati a rappresentarne e a
difenderne gli interessi nell’lambito
secolare, soprattutto politico e
sociale; quegli interessi che la Chiesa
istituzione, per I'ineluttabile
progressivo declino della sua forza
politica, non era piu in grado di
assicurare direttamente come nel
passato.



Nelle forme piu moderne ed evolute i
laici erano invitati a partecipare ai
vari movimenti di Azione cattolica,
intesa come strumento di
«partecipazione del laicato
all’apostolato della gerarchia» (2), di
cui dovevano essere «come il
prolungamento delle sue

braccia» (3). Non si pu0 negare il
rilievo dell’attivita svolta dai vari
movimenti di Azione cattolica in
momenti spesso pieni di contrarieta
per la vita della Chiesa, né si puo
misconoscere quanto questa a essi
deve per una crescita della vita
spirituale della comunita dei
credenti.

Ma quale fosse ancora I'idea della
funzione di questa categoria di fedeli
nella Chiesa e quale dunque la
visione riduttiva della chiamata alla
santita lo dimostra I’insistenza sulla
sottomissione alla gerarchia
dell’Azione cattolica, il concepirla, da
parte di taluno, come «un modo di



rapportare ilaici alla gerarchia»,
I'intendere il tesseramento nelle
associazioni di Azione cattolica come
svolgente «una funzione analoga alla
professione religiosa e alla tonsura
clericale» (4).

Che era come dire che solo nel
contesto di un rapporto essenziale
con i chierici, in un orizzonte
concettuale e spirituale che identifica
la Chiesa con la sua gerarchia, i laici
avrebbero potuto compiere con
pienezza la loro vocazione cristiana.

Ben diverso il messaggio irradiato
nella Chiesa attraverso Josemaria
Escriva. «Siamo venuti a dire (...) che
la santita non é cosa per privilegiati:
che il Signore chiama tutti, che da
tutti si attende Amore: da tutti,
dovungque si trovino; da tutti, di ogni
condizione, professione o mestiere.
Perché la vita normale, ordinaria,
poco appariscente, puo essere mezzo
di santita: non € necessario



abbandonare il proprio stato nel
mondo per cercare Dio, se il Signore
non da a un’anima la vocazione
religiosa, poiché tutte le strade della
terra possono essere occasione di un
incontro con Cristo» (5).

Questa «verita», che «tutti devono
santificarsi e che alla maggior parte
dei cristiani compete il santificarsi
nel mondo, nel lavoro ordinario»,
onde s’avra «sempre questo
fenomeno: che ci sono persone di
tutte le professioni e mestieri che
cercano la santita nel loro stato, nella
loro professione o mestiere, essendo
anime contemplative nel bel mezzo
della strada» (6), avrebbe invaso
progressivamente la vita della
Chiesa, sarebbe penetrata per mille
non predefinibili canali nella
consapevolezza e nella coscienza dei
cristiani, avrebbe condotto a un
ripensamento profondo della
teologia delle realta temporali, che
per sé non sono cattive, non



costituiscono un pericolo per
I’anima, non sono da rifuggire.

Come alla fine avrebbe detto e
consacrato il Concilio Vaticano II, in
Cristo, capo del Corpo mistico che é
la Chiesa, e in vista di Lui «tutte le
cose sono state create: Egli € prima di
tutte le cose e tutte sussistono in

Lui» (7); tutte le cose, pertanto, vanno
a Luil riportate. Ma se tutta la realta
viene da Cristo, se tutta porta a Lui,
tutta la realta e santificabile (8); e
tutta la realta, dunque, rappresenta il
campo dell’impegno ordinario del
cristiano.

In particolare il Concilio avrebbe
disposto che «ai laici tocca assumere
I'instaurazione dell’ordine temporale
come compito loro proprio e, in esso,
guidati dalla luce del Vangelo e dal
pensiero della Chiesa e mossi dalla
carita cristiana, operare
direttamente e in modo concreto;
come cittadini cooperare con gli altri



cittadini secondo la specifica
competenza e sotto la propria
responsabilita; cercare dappertutto e
in ogni caso la giustizia del regno di
Dio» (9).

Questo 'insegnamento conciliare,
singolarmente consono con il
costante insegnamento di Josemaria
Escriva, che chiamava tutti senza
eccezione a essere aristocratici dello
spirito dovunque essi vivessero e
svolgessero il loro lavoro o la loro
funzione, essendo questo il volere
stesso di Cristo.

Proprio la ritrovata consapevolezza
del valore divino di tutte le realta
temporali, della possibilita e della
necessita di santificarle e di
santificarsi in esse (vale a dire, la
ritrovata consapevolezza della
possibilita per la Chiesa di adempiere
la sua missione religiosa nelle realta
temporali), rappresenta il fatto
nuovo di incommensurabile portata



politico-giuridica rispetto a una
cristianita per piu di un millennio
impegnata anche istituzionalmente a
difendersi dalla invasione del mondo
(e dello Stato che istituzionalmente lo
rappresenta), a contrapporsi in
qualche modo a esso. I cristiani tutti,
non solo la Chiesa istituzionale, sono
sale del mondo; del mondo in cui essi
vivono e operano; del mondo che
viene da Dio e sa di divino, e che
dunque deve, proprio per tale
definitiva ragione, essere amato
«appassionatamente», come si
espresse in una memorabile omelia
pronunziata da Josemaria Escriva 1’8
ottobre del 1967 nel campus
dell’Universita di Navarra (10).

Quell’insegnamento, col rigettare
ogni clericalismo, col rivendicare la
liberta dei cristiani, anche all’interno
della Chiesa rispetto all’autorita
ecclesiastica, nelle loro opzioni
temporali, tagliava I’erba sotto i piedi
al laicismo (che é una deformazione



della vera laicita), e apriva al
contempo scenari del tutto nuovi nei
rapporti non solo fra la Chiesa e il
mondo, ma anche fra il mondo e la
Chiesa, di cui gia si incominciano a
intravedere i primi significativi
segni.

Josemaria Escriva fu un grande
formatore di coscienze. Non si
comprenderebbe in tutta la sua
latitudine ’apporto dato da Escriva
alla vita della Chiesa ove si
trascurasse tale profilo e si pensasse
a lui come a un dottrinario che
esercito il suo sapere nei campi sopra
segnalati.

A coloro che ebbero con lui rapporti
personali e amichevoli o anche
semplicemente lo avvicinarono (e il
loro numero ¢é altissimo), e
continuano ad avvicinarlo,
attraverso la sua predicazione, i suoi
scritti, le testimonianze filmate dei
suoi incontri con moltitudini di



persone, egli trasmise e trasmette
non soltanto un insegnamento, un
programma teorico d’azione, ma
come ¢ stato ben detto, «una

vita» (11).

Per tale via egli contribul alla
formazione di una cultura, che
significa appunto in primo luogo
visione di vita, in una cerchia non
insignificante della societa. Almeno
un aspetto della sua opera formativa
va qui ricordato fra quelli che piu
denotarono la sua ricca personalita
di educatore e piu segnarono
esigenze di vita cristiana: I'impegno
tenace e attentissimo per la
formazione in coloro che ne
ricevettero gli insegnamenti di una
mentalita laicale; una mentalita che
impone per un verso un pieno
coinvolgimento spirituale e
psicologico con le realta del mondo,
indispensabile per non essere e non
sentirsi, in quanto credenti, da
questo separati, e al contempo



rifugge da ogni partigianeria
ideologica, manifestazione di spirito
angusto, proprio di chi tende a
chiudersi nelle proprie certezze e
nella cerchia di persone che le
condividono, anziché restare aperto
e disponibile alle infinite suggestioni
di cui e ricca la vita degli uomini; una
mentalita che richiede, come
indispensabile complemento, fermo
rispetto e grande amore per la
liberta, nelle sue multiformi
manifestazioni e nelle sue ricche
implicazioni, e per la giustizia, una
virtu propriamente «laicale» che
qualifica e caratterizza eticamente i
rapporti fra gli uomini.

Amore per la liberta, innanzitutto,
come premessa necessaria per il
radicamento della responsabilita
personale, a sua volta elemento
essenziale per il sorgere e il fiorire
della vita cristiana, che richiede una
forte (1a piu forte) assunzione di
responsabilita nei confronti di Dio e



nei confronti degli uomini. Liberta
che impone rispetto sincero delle
opinioni altrui: «Dovete sentirvi
liberi in tutto cio che e opinabile. Da
questa liberta nascera un santo senso
di responsabilita personale, che
rendendovi sereni, forti e amici della
verita vi preservera allo stesso tempo
da tutti gli errori: perché rispetterete
sinceramente le legittime opinioni
degli altri» (12).

Liberta che comporta per i credenti
ampi spazi per il legittimo
pluralismo, un abito mentale
contrario a ogni imposizione di
opzioni precostituite, legittimate in
nome di un cattolicesimo ufficiale,
che «violenterebbe la natura delle
cose» e sarebbe lesivo di una vera e
propria mentalita laicale, mentre
propizierebbe I'insorgere di un
infausto «sorpassato e deplorevole»
clericalismo (13). Una liberta che
nella Chiesa va assicurata a tutti i
fedeli e, quindi, anche ai laici, che



non debbono soffrire una sorte di
perdita dei diritti civili nei confronti
degli altri laici, tenendo conto che
«]’esistenza di un autentico
pluralismo di criteri e di opinioni,
anche fra cattolici, nell’ambito di cio
che il Signore ha lasciato alla libera
discussione degli uomini, non solo
non é di ostacolo all’ordinamento
gerarchico e alla necessaria unita del
Popolo di Dio, ma anzi afferma questi
valori e li protegge da eventuali
inquinamenti» (14).

Una liberta che «acquista il suo
autentico significato quando viene
esercitata al servizio della verita che
redime, quando é spesa alla ricerca
dell’Amore infinito di Dio, che ci
scioglie da ogni schiavitu» (15); una
liberta che non puo essere «senza
SCopo, senza norma oggettiva, senza
legge, senza responsabilita» (16),
poiché in tal caso sarebbe sterile o
produrrebbe frutti irrisori, anche dal



punto di vista umano, decadendo in
libertinaggio (17).

Ma poi amore per la giustizia. Una
giustizia - diceva egli (18) - «di cui
non mi stancherei mai di parlare».
Una giustizia strettamente legata alla
verita; che cresce con il crescere di
questa; e dunque un amore per la
giustizia che si concreta in un amore
appassionato per la verita.

Una giustizia che impone di
riconoscere e di dare a ciascuno il
suo, di rispettare i diritti di tutti,
ovunque si manifestino (nel mondo
del lavoro, innanzitutto, espressione
della dignita dell’'uomo), e i diritti di
Dio. Una giustizia che per il credente
non puo restare separata dalla carita,
espressione stessa dell’essenza
divina (Deus caritas est); una carita
che, a sua volta, si manifesta nel
modo migliore esercitando una
giustizia «generosamente
eccedente» (19).



Questi insegnamenti esprimono
valori che connotano e impregnano
un certo modo d’intendere la vita
nella Chiesa: le attribuiscono una
radicazione divino naturale;
inducono al rispetto delle norme e
delle direttive pastorali non in forma
estrinseca e ottusa, sapendo che esse
sono soltanto «ottimi fili

conduttori» (20), che guidano al
giusto, ma non si identificano
necessariamente con questo,
soprattutto nelle interpretazioni e
nelle applicazioni che ne vengono
date; sanciscono la preminenza dei
diritti della persona rispetto a
un’autorita, che, ove non li
riconoscesse, decadrebbe in mero
potere; sollecitano la formazione
delle coscienze, ergendole come
muro invalicabile nei confronti di
ogni dispotismo, comungue questo si
manifesti; costituiscono l’orizzonte
spirituale, culturale e umano,
comune a quanti, nella molteplicita
delle loro funzioni e nella pluralita e



diversita di opzioni pragmatiche o
scientifiche, a essi hanno spirato e
ispirano la vita e il modo di sentire il
diritto e la giustizia.

Gli insegnamenti di Josemaria
Escriva risultano utili non soltanto
per i credenti, ma anche per i «laici»
lontani dalle fede; essi infatti
suonano per tutti come un invito a
evitare il rischio del «clericalismo»,
che i «laici» corrono non meno dei
credenti; un clericalismo che si
concreta per gli uni nel rivendicare
in esclusiva il possesso di Dio
trascendente il mondo, e per gli altri
il possesso di un dio immanente nel
mondo (comungue esso si chiami);
un clericalismo che alla fine, in
entrambi i casi, induce a pensare
d’essere nelle faccende temporali gli
unici portatori del vero.

Riportando in cielo Dio, liberandolo
dalle indebite appropriazioni,
sottraendolo alle ingiuste



utilizzazioni, Josemaria Escriva ha
avuto il non piccolo merito d’averlo
reso disponibile per tutti coloro che
sono aperti alla verita problematica e
spesse volte misteriosa del mondo,
che puo e deve essere amato
«appassionatamente», perché in esso
sta il futuro, che € la vera e la piu alta
ricchezza dell’'uomo; un mondo nel
quale il «laico non credente» potra
incontrarsi col «laico credente», per
realizzare entrambi appieno la loro
umanita, nel rispetto dei diversi cieli
che ispirano e nei quali restano
ascritte le loro profonde convinzioni
e le ragioni ultime delle loro azioni.

La modernita del concetto di
laicita proposto da Escriva

Settimanale Liberal, Milano, 1
giugno 2002

Note

1) Concilio Vaticano II, const. dogm.
Lumen Gentium, 31;



2) Pio XI, litt. Enc. Non abbiamo
bisogno (29 giugno1931) in A.A.S. 23
(1931), p. 287 e 294

3) Pio XII, Allocutio iis qui Romae
adfuerunt Conventui universali de
Cattolico laicorum apostolatu (14 oct.
1951),in A. A. S. 43 (1951), p. 789

4) I M.-]. Congar, Jalons pour une
théologie du laicat, 111 ed., Paris 1964,
rispettivamente p. 522 nota 80 e p.
521;

5) J. Escriva, Lettera, 24.111.1930, n. 2,
in A. Vazquez de Prada, Il Fondatore
dell’Opus Dei. Vita di Josemaria
Escrivd, vol. I, Como, 1999, p.315;

6) J. Escriva, Lettera , 9.1.1932, n. 92,
ibidem, p. 319;

7) Concilio Vaticano II, const. dogm.
Lumen Gentium, 7



8) Concilio Vaticano II, decr.
Apostolicam Actuositatem, 7; Const.
Past. Gaudium et Spes, 36;

9) Decr. Apostolicam Actuositatem, 7.
Tutte le cose, avendo una valenza
religiosa, sono dunque suscettive di
ricondurre a Dio. «Questa
destinazione -riconosceva il Concilio
(ivi) -non solo non priva l’ordine
temporale della sua autonomia, dei
suoi propri fini, delle sue proprie
leggi, dei suoi propri mezzi, della sua
importanza per il bene dell’'uomo,
ma piuttosto lo perfeziona nella sua
consistenza e nella propria
eccellenza e nello stesso tempo lo
adegua alla volonta integrale
dell’uomo sulla terra»;

10) Si puo leggere in Colloqui con
Monsignor Escrivd, V ed. Milano,
1987, n. 113-123;

11) C. Fabro, La tempra di un padre
della Chiesa, in C. Fabro - S. Garofalo
— M. A. Raschini, Santi nel mondo.



Studi sugli scritti del beato Josemaria
Escriva, Milano 1992, p. 23;

12) J. Escriva, Lettera 9.1.1951, n. 23,
cit. da A. Rodriguez Lufio, La
formazione della coscienza in materia
sociale e politica secondo gli
insegnamenti del beato Josemaria, in
Romana. Studi sull’Opus Dei e sul suo
Fondatore, Milano, 1998, p. 405;

13) Colloqui con Monsignor Escrivd,
cit.n. 12 e 117;

14) Ibidem n. 12,

15) J. Escriva, La liberta, dono di Dio,
in Amici di Dio, V ed., Milano, 1996, n.
27;

16) Ibidem, n. 32;
17) Ibidem, n. 29 e 32;

18) J. Escriva, Le virtu umane, in
Amici di Dio, n. 83;

19) Colloqui, cit., n. 83;



20) 1. Kant, Metaphysik der Sitten
(1797), trad. It. Di G. Vidari, La
metafisica dei costumi, Bari, 1983, p.
34

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it/article/san-lavoro/
(14/01/2026)


https://opusdei.org/it/article/san-lavoro/
https://opusdei.org/it/article/san-lavoro/

	San Lavoro

