
opusdei.org

Lettera n. 6 di san
Josemaría Escrivá,
sulle caratteristiche
della vocazione
all’Opus Dei e della
sua missione
evangelizzatrice al
servizio della Chiesa

La lettera, designata anche
dall’incipit "Sincerus est", è
datata 11 marzo 1940 e fu
inviata il 22 novembre 1966,
anche se risulta che sia stata
stampata già nel febbraio del
1963. Questa lettera, insieme ad
altre tre, è stata pubblicata in



italiano grazie alle Edizioni
Ares, nel volume "Lettere (II)".

26/02/2024

Scarica la lettera in MOBI

Scarica la lettera in PDF

Introduzione, a cura di Luis Cano

Il 22 maggio 1962 san Josemaría
ricevette dalla Santa Sede una
risposta negativa alla proposta di
concedere all’Opus Dei una
personalità giuridica diversa da
quella di istituto secolare. Dopo un
precedente del 1960, era il secondo
tentativo fallito di chiarire la
situazione dell’Opera che, a giudizio
del fondatore, non era più
inquadrabile tra gli istituti secolari.

È probabile che questa vicenda abbia
accelerato la revisione e

https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/lettera-n-6-_2_20240207135401144138.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/lettera-n-6%20(1)20240207135127947923.pdf


l’ultimazione delle Lettere di san
Josemaría. È altresì probabile che nel
1962 stesse per terminare o avesse
già terminato di elaborare ciò che
chiamava il ciclo delle Istruzioni,
altri scritti di natura istituzionale che
stava rivedendo o completando.
Poteva essere il momento opportuno
per affrontare il ciclo successivo,
quello delle Lettere, che desiderava
concludere e dare alle stampe già da
tanti anni. Probabilmente aveva
ragione di credere che fosse urgente
chiarire bene ai membri dell’Opus
Dei la natura secolare della loro
vocazione e spiegare loro perché la
configurazione come istituto secolare
fosse divenuta inadeguata a
salvaguardarla, nel momento in cui
non sembrava possibile ottenere a
breve termine il cambiamento dello
statuto giuridico dell’Opera.

Fece arrivare note esplicative a tutte
le circoscrizioni e,
contemporaneamente, mandò in



tipografia questa Lettera (da quel che
ci risulta, la prima a essere
stampata), che tratta di vari aspetti
della vocazione all’Opus Dei e della
missione che ne deriva,
soffermandosi in particolare sulla
secolarità e sulla difformità dal
modello della vita religiosa.

Ciò avveniva nel secondo semestre
del 1962, ma la stampa non fu
completata fino al febbraio 1963 e,
per ragioni che ignoriamo, il
fondatore preferì non distribuirla
immediatamente alle regioni. Non
sarebbe arrivata alle diverse
circoscrizioni prima del novembre
1966, quando la maggior parte delle 
Lettere era già stata stampata e
inviata.

San Josemaría non spiega nel testo a
quali circostanze storiche faccia
riferimento la data (11 marzo 1940)
che vi appose. Sappiamo che in quei
giorni mons. Leopoldo Eijo y Garay,



vescovo di Madrid, gli chiese di
presentare la richiesta di
approvazione diocesana dell’Opus
Dei. Il fondatore consultò alcuni
esperti e dedicò impegno e preghiera
a tale compito, per formulare la
richiesta nel modo più adeguato.
Produsse anche una serie di
documenti in cui delineava le
caratteristiche essenziali della
vocazione dei membri dell’Opus Dei,
ponendo in particolare risalto la
secolarità. Anche se il lavoro ebbe
termine nel febbraio dell’anno
successivo, potrebbe aver scelto per
la Lettera la data dell’11 marzo 1940
per metterla in relazione con quel
momento particolare.
L’approvazione diocesana fu
concessa il 19 marzo 1941.

Contenuto della Lettera n. 6

Tratta di vari aspetti dello spirito
dell’Opus Dei, che il fondatore esorta
a vivere bene e che vuole presentare



nella loro genuina semplicità. Perciò
l’incipit Sincerus est nel testo latino.
Come in parecchie delle sue Lettere,
san Josemaría passa da un
argomento all'altro, senza seguire
uno schema rigido e tornando di
tanto in tanto su qualcosa di cui ha
già parlato «in modo
apparentemente disordinato», come
scrive in un’altra Lettera di questo
volume (Cfr. Lettera n. 7, 25c.). C’è
però un filo conduttore. Intende
mostrare la specificità dello spirito
che predica, le sue radici evangeliche
e le sue analogie con la vita dei primi
cristiani, per poi evidenziare le
differenze con altre vocazioni e altri
cammini nella Chiesa. Sottolinea,
soprattutto, la secolarità di chi ne fa
parte e altre caratteristiche, in parte
comuni a qualsiasi vocazione, in
parte proprie dell’Opus Dei, per il
modo peculiare di viverle nell’Opera
da lui fondata.



Per esempio, sebbene il senso della
propria filiazione divina sia
essenziale per tutti i cristiani, san
Josemaría gli dà un’enfasi
particolare, definendolo fondamento
della vita spirituale nell’Opus Dei
(2a). Si può anche dire che la
missione dell’Opera è la stessa della
Chiesa, dal momento che si propone
di ricondurre tutte le cose a Cristo
(2c), illuminando le persone con la
luce di Dio (3b-3d). Tuttavia, nel caso
dell’Opus Dei, la missione ha come
obiettivo specifico le attività secolari
(9a-9b). Un membro dell’Opus Dei è
tale e quale un comune cristiano
(9a-10c) e aspira a mettere Cristo al
vertice di tutte le attività degli
uomini (12a-12c). Rivolge una
particolare attenzione al lavoro, che
diventa il modo di farsi santo
(13a-13d), e pratica un apostolato a tu
per tu con le persone, in un clima di
amicizia e di comprensione (14a-14b,
54a-55c, 64a-69b, 70a-72b). Tutto il
suo agire è sostenuto da una



disposizione contemplativa che
conduce alla «unità di vita», alla
coerenza, ed è contraddistinto da un
caratteristico spirito di libertà (37c).

In vari momenti san Josemaría parla
delle contraddizioni e delle difficoltà
che l’Opus Dei ha incontrato sul suo
cammino, a opera di chi non ha
compreso ciò che al fondatore
sembra uno spirito semplice e
trasparente (17c-20d, 43a-45b).
Confuta, in particolare, l’accusa di
segretezza (56a-60b).

In tutta la sua esposizione risaltano
l’identificazione con Cristo (11a-11d)
e la chiamata a portare il Vangelo a
tutta l’umanità. Per lui,
l’evangelizzazione deve avvenire
mediante un’amicizia piena di
comprensione, promuovendo l’unità
fra tutti e praticando la tolleranza e
la transigenza nei confronti delle
persone (54a-55c, 64a-69b, 70a-71c).
Il buon esempio precede ogni cosa



(51a-53c) e a completamento deve
venire un’esposizione della dottrina
cristiana confacente alla mentalità
dei destinatari (47a-48c).

Altre virtù o caratteristiche che san
Josemaría dice particolarmente
amate nell’Opus Dei sono l’umiltà
(4a-4c), l’unità nelle cose
fondamentali e la diversità in quelle
opinabili (27a-27d), la povertà
(28a-28b), la gioia e la gratitudine a
Dio (29a-29c) e la sincerità (61a-61c).

Più di una volta accenna anche alla
necessità di trovare una
configurazione giuridica adeguata
alla specificità dello spirito che sta
descrivendo (per esempio, 73a-75c).



Lettera n. 6 di san Josemaría
Escrivá

1a Lo spirito dell’Opus Dei è
semplice, candido, genuino. Trova
fondamento nella Sacra Scrittura,
ispirata da Dio che è infinitamente
semplice e dice di essere il Dio vero[1],
di essere veritiero[2], di essere la
medesima Verità[3].

1b Oggi voglio ricordarvi alcuni
punti e parlarvi di alcuni aspetti di
questo nostro spirito, limpido e leale.
Infatti, figlie e figli miei, il Signore ha
acceso in me il vivo desiderio di
rivolgermi spesso a voi e mi ha fatto
comprendere molto bene le stupende
parole dell’Apostolo Paolo ai Galati: 
filioli mei, quos iterum parturio,
donec formetur Christus in vobis![4];
figli miei, che io di nuovo partorisco
nel dolore finché Cristo non sia
formato in voi.



1c Vorrei tanto che sapeste meditare
e praticare fedelmente tutto quel che
vi scrivo, perché si possa dire anche
di voi, come dei primi cristiani, tutti
hanno compreso queste norme divine:
non solo, ma le hanno messe anche in
pratica nelle città, in mezzo alle
piazze, sulle vette delle montagne[5],
ovunque.

2a Lo spirito dell’Opera ci instilla un
profondo senso della nostra
filiazione divina: carissimi, nunc filii
Dei sumus[6]; carissimi, noi fin d’ora
siamo figli di Dio. Una felice verità
che fa da fondamento a tutta la
nostra vita spirituale riempie di
speranza la nostra lotta interiore e la
nostra attività apostolica; ci insegna a
conoscere Dio nostro Padre e a
trattarlo e ad amarlo con la fiduciosa
semplicità dei bambini. Inoltre,
proprio questa realtà della nostra
filiazione divina ci fa amare e
ammirare tutto ciò che è uscito dalle
mani di Dio Padre e Creatore.



2b Figli miei, il mondo e tutte le
creature del Signore sono buoni. La
Sacra Scrittura ci insegna che,
conclusa l'opera mirabile della
Creazione, dato compimento al cielo
e alla terra con la loro splendida
corte di esseri[7], Dio vide quanto
aveva fatto, ed ecco, era cosa molto
buona[8].

2c Fu il peccato di Adamo a
infrangere l’armonia divina della
Creazione. Tuttavia, giunta la
pienezza del tempo, Dio Padre
mandò nel mondo il suo Figlio
Unigenito a ristabilire la pace, a
redimere l’uomo dalla colpa affinché 
adoptionem filiorum reciperemus[9],
per farci figli di Dio, partecipi
dell’intimità divina, e perché questo
uomo nuovo, questo nuovo lignaggio
dei figli di Dio[10], potesse liberare dal
disordine l’intera creazione,
riconducendo tutte le cose a Cristo[11],
che le ha riconciliate con Dio[12].



2d Ecco, figli miei, a che cosa siamo
stati chiamati. Ecco la nostra
missione apostolica che, con il
corredo di una spiritualità specifica e
di una ascetica peculiare, si inquadra
mirabilmente nell’unica missione di
Cristo e della sua Chiesa.

2e Il Signore ci chiama a imitarlo – 
estote ergo imitatores Dei, sicut filii
carissimi[13], fatevi dunque imitatori
di Dio, quali figli carissimi –,
collaborando con umiltà e fervore al
progetto divino di ricongiungere ciò
che è spezzato, di salvare ciò che è
perduto, di rimediare al disordine
creato dall’uomo, di ricondurre al
fine ciò che si svia: di ristabilire
l’armonia divina di tutto il creato.

3a Vi ripeto con san Giovanni: videte
qualem caritatem dedit nobis Pater, ut
filii Dei nominemur et sumus[14].
Siamo chiamati e siamo realmente
figli di Dio; fratelli, pertanto, del
Verbo incarnato[15], di Cristo, di Colui



del quale fu detto: in ipso vita erat, et
vita erat lux hominum[16], in lui era la
vita e la vita era la luce degli uomini.

3b Figli della luce, fratelli della luce,
ecco quello che siamo. Portatori
dell’unica fiamma capace di
illuminare i cammini terreni delle
anime, dell’unico fulgore nel quale
mai potranno darsi oscurità, ombre o
penombre[17].

3c Et lux in tenebris lucet, et tenebrae
eam non comprehenderunt[18]; la luce
splende nelle tenebre e le tenebre
non l’hanno vinta. Il Signore
continua a inondare di luce gli
uomini, una luminosità che è vita e
calore di misericordia, perché Lui è
carità, amore[19]. Egli fa di noi come
torce, perché quello splendore
illumini le anime e sia fonte di vita
per tutti, dopo aver illuminato e
riempito la nostra del fuoco delle
ispirazioni divine[20].



3d Figlie e figli miei, dipende anche
da noi che molte anime non restino
più nelle tenebre e intraprendano il
cammino che conduce alla vita
eterna. Pertanto, davanti al vasto
orizzonte che ci presenta la
vocazione che il Signore ha voluto
concederci nella sua benevolenza, mi
vengono in mente le parole
dell’apostolo Giovanni che dobbiamo
ripetere a tante persone: quello che
abbiamo veduto e udito, noi lo
annunciamo anche a voi, perché
anche voi siate in comunione con noi.
E la nostra comunione è con il Padre e
con il Figlio suo, Gesù Cristo [...]
perché la nostra gioia sia piena[21].

4a Dobbiamo ringraziare molto e di
continuo della chiamata
meravigliosa che abbiamo ricevuto
da Dio, con una gratitudine sincera e
profonda, unita strettamente
all’umiltà che sarà, nell’anima di
ognuno, la prima conseguenza della
luce trasmessa dall’infinita



misericordia del Signore: quid autem
habes quod non accepisti?[22]; che cosa
possiedi che tu non l’abbia ricevuto
da Dio?

4b Ma non basta: si dixerimus
quoniam peccatum non habemus, ipsi
nos seducimus, et veritas in nobis non
est[23]; se diciamo di essere senza
peccato, inganniamo noi stessi e la
verità non è in noi. Se invece siamo
umili, veraci, le miserie dell’umana
fragilità e le eventuali difficoltà non
potranno mai impedire che la luce e
l’amore di Dio dimorino in noi.
Soltanto così ci comporteremo da
figli fedeli della luce, oggetto della
continua misericordia di Dio e
strumenti efficaci della sua volontà.

4c L’umiltà alimenterà nella nostra
anima e diffonderà tutto intorno a
noi una grande fiducia: abbiamo un
Paraclito presso il Padre: Gesù Cristo,
il giusto. È lui la vittima di espiazione
per i nostri peccati; non soltanto per i



nostri, ma anche per quelli di tutto il
mondo[24].

4d Umiltà e fiducia, figli miei, per
poter scorgere il cammino indicatoci
da Dio, comprenderlo rettamente,
seguirlo lealmente. Una fedeltà così,
piena e generosa, ci farà totalmente
certi di aver trovato Gesù, di stare
compiendo assieme a lui la volontà
del Padre, della autenticità della
nostra risposta filiale alla vocazione
ricevuta.

4e Ascolteremo le parole di Paolo: 
che il Cristo abiti per mezzo della fede
nei vostri cuori, e così, radicati e
fondati nella carità, siate in grado di
comprendere con tutti i santi quale sia
l’ampiezza, la lunghezza, l’altezza e la
profondità[25] di questo mistero:
capiremo in tutte le sue dimensioni
che cosa significa vivere con Cristo.

5a Non scordatevi che l’unità di vita,
richiesta dalla chiamata all’Opera di
Dio, esige molto spirito di sacrificio e



una grande abnegazione.
Percorriamo un cammino divino e
dobbiamo seguire le orme di Cristo
portando la nostra croce, la Santa
Croce! Dio nostro Signore si attende
che facciamo uno sforzo generoso,
che ci sentiamo felicissimi di
sacrificarci per cooperare alla
realizzazione dell’Opera.

5b Riusciremo così a solcare con
l’aratro molti campi di Dio, che non
hanno ancora ricevuto il seme della
salvezza. Vinceremo molte resistenze
di persone che si oppongono a Gesù e
alla sua Chiesa e altre che,
purtroppo, talvolta provengono da
alcuni che dicono di esserne amici e
che invece cercano di mettere
ostacoli alla libertà dei figli di Dio e
all’avvento del suo Regno di carità,
giustizia e pace. Con il proprio lavoro
libero e responsabile ognuno di noi
potrà rivitalizzare illustri istituzioni
e ambienti cristiani che stanno
agonizzando.



5c Sì, figli miei, vi assicuro che
contribuiranno vigorosamente a
illuminare il lavoro e la vita degli
uomini con il divino splendore che il
Signore ha voluto riversare nella
nostra anima. Non dimenticate, però,
che chi dice di rimanere in lui, deve
anch’egli comportarsi come lui si è
comportato[26]: prendere una strada
che conduce sempre alla vittoria ma
che passa sempre dal sacrificio.

6a Non mi propongo di esporre
dettagliatamente in questa lettera le
principali esigenze della nostra
vocazione. Tuttavia, dal momento
che ho seguito san Giovanni per
parlarvi della necessità del sacrificio
per compiere la volontà del Padre,
permettetemi ora di ricordarvi
l'insegnamento dell’apostolo ai primi
cristiani, desiderosi anch'essi di
sapere a che cosa li obbligasse la loro
vocazione cristiana.



6b È un insegnamento attualissimo
ed eterno che trae la sua autenticità
dal Vangelo e, per grazia speciale di
Dio, è ancora più evidente per noi
grazie alla luce che il nostro
profondo senso della filiazione
divina effonde nella nostra anima: 
carissimi, non vi scrivo un nuovo
comandamento, ma un
comandamento antico, che avete
ricevuto da principio. Il
comandamento antico è la Parola che
avete udito. Eppure vi scrivo un
comandamento nuovo, e ciò è vero in
lui e in voi, perché le tenebre stanno
diradandosi e già appare la luce vera.
Chi dice di essere nella luce e odia suo
fratello, è ancora nelle tenebre. Chi
ama suo fratello, rimane nella luce e
non vi è in lui occasione di inciampo.
Ma chi odia suo fratello è nelle
tenebre, cammina nelle tenebre e non
sa dove va, perché le tenebre hanno
accecato i suoi occhi[27].



6c Il nostro, figli miei, è un cammino
di amore a Dio nostro Padre e di
sincera, continua e fine carità
fraterna. Dovete praticare sempre e
in ogni circostanza la carità, perché
anche l’amore del nostro Padre
celeste è riversato incessantemente
nei nostri cuori[28]. Uniti nella carità
di Dio, consummati in unum[29], se
vivremo il mandatum novum[30] del
Signore, saremo luce e calore di Dio
in mezzo agli uomini e forti come
una città cinta di mura: frater qui
adiuvatur a fratre quasi civitas
firma[31], il fratello aiutato dal fratello
è come una città fortificata.

7a Non mi soffermerò sulla
meraviglia della carità
soprannaturale e dell’autentico
affetto umano che state vivendo con
delicatezza sin dagli inizi dell’Opera:
sono molti ad aver scoperto il
Vangelo in questo calore cristiano
della nostra famiglia, nella quale



nessuno può sentirsi solo e soffrire
l’amarezza dell’indifferenza.

7b Tuttavia, voglio che abbiate ben
presente che l’amore di Cristo che ci
possiede – caritas enim Christi urget
nos[32] – ci invita a volere un bene
sconfinato, dimostrato con opere di
servizio[33], a tutti gli uomini, di
qualunque origine, lingua, religione
o etnia, seguendo l’ordine della carità
ma senza fare distinzioni sulla base
di un interesse personale, temporale
o partitico (i nostri fini sono
esclusivamente soprannaturali),
poiché Cristo è morto per tutti,
affinché tutti possano diventare figli
di Dio e nostri fratelli.

7c Lavorando e insegnando agli altri
a lavorare fraternamente, lealmente,
gomito a gomito con tutti gli uomini,
dimostreremo che la Santa Chiesa è
una realtà viva, vivificata soprattutto
dai suoi santi che non mancano mai



in qualche porzione del Corpo
Mistico.

7d Amore sincero per tutti gli
uomini, prova indispensabile del
nostro amore di Dio[34], e poi amore
per il mondo in cui abitiamo, per
tutte le realtà terrene oneste, che
sono anch’esse amate da Dio[35].
Dimenticatevi pertanto della vostra
piccolezza e della vostra miseria,
figlie e figli miei, e volgete gli occhi e
il cuore al fiume in piena di acque
vive dell’Opera, che vuole aiutare
efficacemente l’umanità a riempirsi
di carità, di gioia e di pace.

8a Poiché la filiazione divina, come
già vi ho ricordato, è il saldo
fondamento della nostra vita
spirituale, cercate di meditare spesso
queste parole di san Paolo: tutti quelli
che sono guidati dallo spirito di Dio,
questi sono figli di Dio. E voi non
avete ricevuto uno spirito da schiavi
per ricadere nella paura, ma avete



ricevuto lo Spirito che rende figli
adottivi, per mezzo del quale
gridiamo: “Abbà! Padre!”. Lo Spirito
stesso, insieme al nostro spirito,
attesta che siamo figli di Dio. E se
siamo figli siamo anche eredi: eredi di
Dio, coeredi di Cristo, se davvero
prendiamo parte alle sue sofferenze
per partecipare anche alla sua
gloria[36].

8b Queste parole riassumono come
dev’essere il nostro rapporto con Dio
Padre, in unione con il Figlio e con lo
Spirito Santificatore, rispetto
all’eredità divina che ci attende, se
sappiamo essere fedeli all’impegno
apostolico che, per vocazione, ci
tocca in questo mondo.

8c Postula a me, et dabo tibi gentes
hereditatem tuam et possessionem
tuam terminos terrae[37]; chiedimi, e ti
darò in eredità le genti e in tuo
dominio le terre più lontane.
Abbiamo, pertanto, il diritto e il



dovere di diffondere l’insegnamento
di Gesù in tutti gli ambiti della vita
degli uomini, facendo arrivare
ovunque lo spirito del Signore,
divinizzando tutte le attività terrene.

8d Abbiamo il diritto e il dovere di
condurre a Dio ogni sua creatura, le
opere della creazione, senza fare mai
violenza all’ordine di natura; infatti –
dice san Paolo – tutto è vostro: Paolo,
Apollo, Cefa, il mondo, la vita, la
morte, il presente, il futuro: tutto è
vostro! Ma voi siete di Cristo e Cristo
è di Dio[38].

9a Figli della luce, dicevamo, per
essere luce del mondo. Voi siete la
luce del mondo [...]. Così risplenda la
vostra luce davanti agli uomini,
perché vedano le vostre opere buone e
rendano gloria al Padre vostro che è
nei cieli[39]. Luce del mondo, figli miei,
vivendo con naturalezza in questo
mondo, l’ambiente normale della
nostra esistenza; assumendo tutti gli



impegni e prendendo parte a tutte le
attività oneste degli uomini;
svolgendo al loro fianco ciascuno la
propria professione; esercitando i
nostri diritti e compiendo i nostri
doveri, gli stessi che hanno tutti gli
altri cittadini, nostri pari, della
società di cui facciamo parte e,
tuttavia, liberi da qualsiasi vincolo
che possa impedirci di adempiere
con amore la volontà di Dio.

9b Dobbiamo, allora, cercare
costantemente il rapporto e l’unione
continua con Gesù, mentre
svolgiamo quotidianamente le nostre
attività terrene, cosicché il fuoco che
il Signore ha acceso nelle nostre
anime non si spenga o non si attenui
e davvero le persone intorno a noi
possano notare che siamo luce di Dio
che illumina il mondo.

10a La nostra vita, pertanto, è un
impegno preso con Dio, al quale
desidero dare la forma di un



semplice contratto civile di lavoro,
come un giorno vi spiegherò[40], che
non ci fa professare i voti dei
religiosi ma praticare le virtù
cristiane, per essere liberi dal
peccato e diventare servi di Dio, così
da guadagnarci la santificazione e
raggiungere il traguardo della vita
eterna[41].

10b Il cristiano che si riconosce
libero perde volentieri la libertà per
amore di Cristo e diventa servitore
degli uomini suoi fratelli. Siamo
convinti che il nostro patto di amore
con Dio e l’impegno di servire la sua
Chiesa non sono come un indumento
che si può mettere e togliere: infatti,
dominano tutta la nostra vita e noi
desideriamo che, con la grazia del
Signore, la governino sempre. Non
possiamo farci guardare dalla gente
come animali esotici, elefanti bianchi
o altre creature strane, ripugnanti o
fantastiche, che si trasportano
all’interno di una gabbia, per



suscitare negli spettatori curiosità,
meraviglia o ripugnanza.

10c Siamo uguali ai nostri
concittadini e pertanto dobbiamo
sempre vivere per strada, scendere in
strada o, perlomeno, affacciarci alla
finestra. Abbiamo il dovere di
scioglierci, di dissolverci nella massa
degli uomini come sale di Cristo per
condire la società. In tal modo, senza
distinguerci in nulla dai nostri
parenti, amici e colleghi, poiché il
nostro spirito peculiare non lo
permette, anzi, condividendone in
tutto le nobili aspirazioni terrene,
faremo vedere alle persone che non
possono vivere soltanto di cose
effimere, perché così non saranno
felici: le aiuteremo a innalzare il
cuore e la mente al cielo, e
scopriranno con gioia che la creatura
umana non è una bestia.

10d Dobbiamo essere luce e fuoco
che arde, destinato ad ardere per



sempre sull'altare[42], sia per
condurre gli uomini a Dio in risposta
alla chiamata di Cristo: venite ad me,
omnes[43], venite a me, voi tutti, sia
per portare Dio agli uomini, quando
sentiamo il Signore che dice: ecce sto
ad ostium et pulso[44], guarda che sto
alla tua porta e busso.

10e Il cristiano pieno di autentico
zelo non può però dimenticare che
deve trovare un giusto mezzo, con
serenità ed equilibrio. Infatti, se è
vero che il Signore dice: ecce venio
cito, et merces mea mecum est[45],
ecco, io vengo presto e ho con me il
mio salario per rendere a ciascuno
secondo le sue opere, tuttavia dice
anche in san Matteo che le anime
devono fargli violenza[46].

10f È sufficiente ricordare un
bellissimo passo evangelico che
riporta un evento successivo alla
Risurrezione: il Signore raggiunge sul
cammino quei discepoli tristi e



titubanti nella fede e, dopo aver
spiegato loro il senso delle Scritture,
nei pressi di Emmaus fa come se
dovesse andare oltre. Cleofa e il suo
compagno, con parole colme di un
non so che di tenerezza divina e
umana, insistono: mane nobiscum,
quoniam advesperascit, et inclinata
est iam dies[47]; resta con noi, perché
senza di te ci avvolgono le tenebre.

11a Se il Figlio di Dio si è fatto uomo
ed è morto su una croce, è stato
perché noi uomini diventiamo tutti
una sola cosa con Lui e con il
Padre[48]. Siamo tutti chiamati a
essere partecipi di questa unità
divina. Con anima sacerdotale,
facendo della Santa Messa il centro
della nostra vita interiore, vogliamo
stare, con Gesù, tra Dio e gli uomini.

11b La nostra unione con Cristo ci
rende consapevoli di essere con Lui
corredentori del mondo, per
contribuire a rendere tutte le anime



partecipi dei frutti della sua Passione
e aiutarle a scoprire e a percorrere il
cammino di salvezza che conduce al
Padre.

11c Non smetterò di ripetere che, per
unirci a Cristo mentre svolgiamo le
attività terrene, dobbiamo
abbracciare la Croce di buon animo e
generosamente. La mortificazione,
figlie e figli miei, è sale della nostra
vita che deve accompagnare, senza
asprezza, con intelligenza, il lavoro
quotidiano, per sostenere la nostra
vita soprannaturale come il battito
del cuore sostiene la vita del corpo.

11d Dimostreremo, così, agli altri
uomini che vivono e lavorano in
mezzo alle cose di questo mondo il
significato della preghiera
sacerdotale di Cristo: Pater sancte,
serva eos in nomine tuo, quos dedisti
mihi [...]. Non rogo, ut tollas eos de
mundo, sed ut serves eos ex Malo. De
mundo non sunt, sicut ego non sum de



mundo[49]; Padre santo, custodisci nel
tuo nome costoro che mi hai
affidato... Non prego che tu li tolga
dal mondo, ma che tu li custodisca
dal Maligno. Essi non sono del
mondo, come io non sono del mondo.

12a Figli della mia anima, sono tutte
idee che mi vengono in mente, come
succederà anche a voi, quando
considero la grandezza della nostra
missione apostolica nel vivo delle
attività degli uomini e cerco di tenere
a mente, con le scene della morte –
del trionfo, della vittoria – di Gesù
sulla Croce, quelle sue parole: et ego,
si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad me ipsum[50]; e io, quando
sarò innalzato da terra, attirerò tutto
a me.

12b Uniti a Cristo con la preghiera e
con la mortificazione nel lavoro
quotidiano, nelle mille vicende della
nostra vita semplice di normali
cristiani, faremo il miracolo di



deporre ogni cosa ai piedi del
Signore, che ha tanto amato il mondo
e gli uomini da lasciarsi inchiodare
sulla Croce.

12c In tutta semplicità, dedicandoci
con amore di Dio alla nostra
professione o al nostro mestiere, gli
stessi di quando venne a cercarci,
riusciamo nell’impresa di mettere
Cristo al vertice e al centro di tutte le
attività degli uomini, poiché nessuna
iniziativa onesta è un ambito
estraneo alla nostra attività, che
diventa manifestazione dell’amore
redentivo di Cristo.

13a Pertanto, per noi lavorare non è
solo la strada normale per
guadagnare ciò di cui abbiamo
bisogno e una maniera logica e
semplice di vivere in società con gli
altri uomini, ma anche e soprattutto
il modo per santificarci esattamente
come Dio nostro Padre ci ha indicato,
e il grande strumento apostolico per



la santificazione degli altri che Dio ci
ha affidato, affinché nell’intera
creazione risplenda l’ordine da Lui
voluto.

13b Poiché ai suoi requisiti naturali
se ne aggiungono altri
evidentemente soprannaturali, il
lavoro, che accompagna tutta la vita
terrena dell'uomo[51], è per noi
l'essenziale punto di incontro della
nostra volontà e della volontà
salvifica del Padre celeste.

13c Torno a dirvi, figli miei, che il
Signore, lasciando ciascuno nelle
proprie condizioni di vita e libero di
continuare a svolgere il proprio
lavoro abituale, ci ha chiamato tutti a
santificarci nel lavoro, santificare il
lavoro e santificare con il lavoro.
Proprio per questo ogni lavoro
dell’uomo può, a buon diritto, essere
considerato opus Dei, operatio Dei,
lavoro di Dio.



13d Il Signore dà al lavoro della
mente e delle mani dell'uomo, al
lavoro dei suoi figli, un immenso
valore. Se si opera all’interno della
relazione con Dio per motivi di
amore e di servizio, con anima
sacerdotale[52], l’intero agire
dell’uomo assume un genuino senso
soprannaturale, che tiene unita la
nostra vita alla sorgente di tutte le
grazie.

13e Capite perfettamente che tutto
ciò non ha niente a che vedere con il
cosiddetto spirito clericale. Infatti,
non si tratta di ridurre a impegno
intramondano la missione
soprannaturale di Cristo e della sua
Chiesa, ma proprio il contrario:
rendere soprannaturale l’agire
temporale dell’uomo. Noi siamo
pienamente convinti che ogni lavoro
umano onesto, per quanto umile,
piccolo e insignificante sembri, può
sempre avere un valore
trascendente: una ragione di amore,



qualcosa che parla di Dio e che
conduce a Lui.

14a Bisogna quindi presentare agli
uomini questo semplice cammino di
santità, offerto a tutti con la
meravigliosa naturalezza delle cose
di Dio. Lo faremo bene se
cominciamo a predicare questa
dottrina con l’esempio vivo del
nostro lavoro intenso, svolto
aspirando alla maggior perfezione
possibile, anche per impegno umano:
la perfezione richiesta da ciò che si
deve offrire a Dio.

14b Se svolgiamo così la nostra
professione, se espletiamo i nostri
compiti nel mondo, il lavoro, il 
munus proprio di ognuno e noto a
tutti, gli uomini impareranno da noi
che è davvero possibile, anche nelle
normali circostanze della vita
ordinaria, adempiere nella propria
anima il mandato rivolto a tutti dal
Signore: estote ergo vos perfecti, sicut



Pater vester caelestis perfectus est[53];
siate perfetti come è perfetto il Padre
vostro celeste.

14c Adempiere la volontà di Dio nel
lavoro, contemplare Dio nel lavoro,
lavorare per amore di Dio e del
prossimo, trasformare il lavoro in
strumento apostolico, conferire
valore divino all’umano: ecco l’unità
di vita, semplice e forte, che
dobbiamo possedere e insegnare.

15a Anime contemplative in mezzo al
mondo: lo sono i miei figli nell’Opus
Dei, dovete esserlo sempre per
assicurare la vostra perseveranza, la
fedeltà alla vocazione che avete
ricevuto. Così potremo esclamare
sinceramente in ogni istante della
giornata: loquere, Domine, quia audit
servus tuus[54]; parla, Signore, perché
il tuo servo ti ascolta.

15b Dovunque saremo, in mezzo al
rumore della strada, concentrati nei
nostri impegni, in fabbrica,



all'università, in mezzo ai campi, in
ufficio o a casa, ci ritroveremo
immersi in una contemplazione
semplice e filiale, in continuo dialogo
con Dio.

15c Infatti, persone, cose e impegni,
tutto diventa occasione e tema di un
colloquio ininterrotto con il Signore.
È quella stessa contemplazione che
l’abbandono del mondo, il 
contemptus mundi, e il silenzio della
cella o del deserto accordano ad altre
anime che hanno una diversa
vocazione. A noi, figli miei, il Signore
chiede solo il silenzio interiore -
tacitare l’egoismo dell’uomo vecchio
– e non il silenzio del mondo: per noi
il mondo non può e non deve tacere.

16a Vi posso assicurare che è molto
difficile perseverare nell’Opus Dei
senza quella fedeltà alla relazione
con Dio nostro Padre alla quale ci
chiama la nostra vocazione. Allora, 
qualunque cosa facciate, fatela di



buon animo, come per il Signore e non
per gli uomini, sapendo che dal
Signore riceverete come ricompensa
l’eredità. Servite il Signore che è
Cristo![55].

16b Grazie a questa unità di vita e a
questo vivo desiderio di essere
contemplativi in mezzo al mondo,
per la strada, all’aria aperta, al sole o
sotto la pioggia, non vorrete soltanto
continuare a occuparvi delle realtà
temporali, senza abbandonare il
mondo, ma sarete trascinati
dall’anelito apostolico di penetrare
audacemente tutte le realtà secolari
per esaminare a fondo le esigenze di
Dio che racchiudono; per insegnare
che la fraternità dei figli di Dio,
realtà umana piena di valore
soprannaturale, è la grande
soluzione per i problemi del mondo;
per spogliare gli uomini della loro
corazza di egoismo; per assicurare a
coloro che si sono come dissolti nella
massa la necessaria personalità e



l’autentica libertà, qua libertate
Christus nos liberavit[56]; insomma,
per aprire agli uomini i cammini
divini della terra.

17a Vi state rendendo conto, figlie e
figli carissimi, dei grandi orizzonti
apostolici che ci apre la
considerazione di queste
caratteristiche del nostro spirito,
tenute tutte insieme dal filo comune
che è la filiazione divina.

17b Dovete essere molto grati a Dio
di averci dato questa spiritualità così
genuinamente e autenticamente
soprannaturale e, al tempo stesso,
così umana, così vicina alle nobili
occupazioni terrene. È una grazia
molto particolare, una luce, come vi
dicevo, che Dio ci ha concesso nella
sua misericordia e che dobbiamo
trasmettere a tante altre anime con
umile fedeltà.

17c Tenete però presente che per
questa spiritualità e questa ascetica



vostro Padre e alcuni dei vostri
fratelli hanno pagato il prezzo di
tanta incomprensione, di sentir
accusare di follia o di eresia un
cammino divino e di sentir chiamare
pazzi o eretici quelli che lo seguono.

18a Spesso il Signore permette che
alle opere di Dio tengano dietro
l’incomprensione e persino la
diffamazione e la persecuzione,
come alla luce succede l’oscurità.
Molte volte ne sono promotori
persone buone con la mente
fortemente obnubilata, che non
vogliono saperne di quello che non
siano le loro routine, una vita
comoda, una condotta egoista, che
scansano ogni possibile
complicazione.

18b Perfino in ambito ecclesiastico,
per tante persone sante o che,
perlomeno, adempiono il loro
dovere, ce ne sono altrettante prive
di zelo, burocrati della Chiesa di Dio,



ai quali non sembrano interessare le
anime. Un po’ tutti faticano a
comprendere i concetti spirituali e,
quando si parla con loro, li sentono
vuoti, non si sono provati a viverli.

18c Talvolta mi è venuto da pensare
che, per quanto ignoranti siano, si
sarebbero dovute render conto del
grave dovere che incombe loro di
informarsi, di ascoltare l’accusato, di
studiare la dottrina che propone e i
frutti che essa produce.

18d Taccio e tacerò, fin dove posso,
ma sono ben consapevole che
difendere lo spirito dell’Opera
significa difendere la nostra amicizia
con Dio, che ci sta dicendo: ergo iam
non estis extranei et advenae, sed estis
concives sanctorum et domestici
Dei[57]; voi per me non siete più
stranieri né ospiti, ma siete
concittadini dei santi e familiari di
Dio.



19a Ciechi o ignavi che siano, non
riescono a capire che la libertà
personale è un elemento capitale
dello spirito dell’Opera di Dio, Non
capiscono che usiamo
prevalentemente il pronome io
perché ci sentiamo responsabili dei
nostri atti e che possiamo usare il noi
solo raramente, perché nessun
nostro fratello o, per esprimersi
meglio, nessun socio dell’Opera ha
obbligo alcuno di pensarla come un
altro membro dell’Opus Dei nelle
materie temporali o sulle questioni
teologiche che la Chiesa lascia alla
discussione degli uomini. È
consolante leggere nel Santo Vangelo
quel neque enim fratres eius
credebant in eum[58], nessuno credeva
in Gesù.

19b Ci sono altri che vogliono far
pesare la loro lunga esperienza per
giustificare i pregiudizi che hanno su
di noi. Voi e io, invece, pensiamo che
sia vecchie sia nuove realtà possono



avere una grande vitalità: il
bambino, il giovane, l’uomo maturo o
l’anziano possono essere allo stesso
modo sani nell’anima e nel corpo.
L’età li porta a darci consigli non
richiesti con i pregiudizi e la 
prudenza della vecchiaia, mentre
invece abbiamo bisogno di
preghiere, comprensione e affetto.

20a Tutto ciò passerà. Frattanto
pratichiamo la lotta interiore, la lotta
ascetica che ci colma di ottimismo e
di gioia, di pace e di speranza.
Ripetiamo la frase che usavo come
giaculatoria nei primi anni di vita
della nostra Opera, parole anche
troppo ingenue, se volete, ma che
sono le stesse, come ci dice san
Giovanni, con le quali i discepoli si
rivolgevano al Maestro: nunc scimus
quia scis omnia[59].

20b Oggi continuo a ripeterla: Dio ne
sa molto di più. Figli miei, eratis enim
aliquando tenebrae, nunc autem lux in



Domino. Ut filii lucis ambulate[60]. Un
tempo eravamo tenebre, ora siamo
luce nel Signore. Comportiamoci
perciò come figli della luce.

20c Davanti alle contrarietà,
sentiremo Gesù dire a Paolo e Paolo
dire a noi: sufficit tibi gratia mea,
nam virtus in infirmitate perficitur[61];
ti basta la mia grazia, perché la mia
potenza risplende e raggiunge il suo
scopo attraverso le tue debolezze.

20d Potete ripetere con sicurezza,
con umiltà e con fortezza, a coloro
che ci denigrano, le parole finali
dell’Apologetico di Tertulliano: come
vi è contrasto fra il divino e l’umano,
quando da voi siamo condannati, da
Dio siamo assolti.

21a Peraltro, figli miei, questa nostra 
novità è vecchia come il Vangelo. Dal
momento in cui Gesù disse di essere 
la Via, la Verità e la Vita[62] e invitò
tutti a seguirlo[63], scaturì dall’anima
di molti fedeli, sin dagli inizi della



Chiesa, il desiderio di tradurre in
realtà la ricerca della perfezione
delineata dal Vangelo e praticata in
modo esemplare da Gesù stesso: vita
santa e intensamente apostolica.

21b La genuina spiritualità del
Vangelo cominciò così a produrre
abbondanti frutti di santità in tutti i
settori della società pagana in cui
erano immersi i cristiani della prima
ora. Sono uomini e donne che vivono
sinceramente la fede e, di
conseguenza, attraggono altri al loro
cammino; che, liberi o schiavi che
siano, lavorano con naturalezza in
mezzo agli altri; che praticano una
squisita fraternità e si dedicano a Dio
e alla diffusione della Buona Novella,
a seconda dei doni che ciascuno ha
ricevuto[64]. Il risultato finale fu la
completa cristianizzazione della
società pagana.

22a Da allora, nel corso dei secoli,
non sono mancate anime impegnate



a seguire da vicino l’esempio di Gesù.
Tuttavia, finirono per concentrare i
loro sforzi nella pratica o professione
pubblica dei tre tradizionali consigli,
povertà, castità e obbedienza, che
vennero a configurare, come pilastri
della sua ascetica, un determinato
stato di vita diverso da quello dei
semplici fedeli.

22b Ebbe così inizio la peculiare
evoluzione dello stato religioso che,
nei suoi diversi sviluppi storici, ha
sempre richiesto, come elemento
sostanziale, una separazione più o
meno totale dal mondo, dalle opere e
dalle attività secolari.

22c Per le anime che ricevono da Dio
tale vocazione, le occupazioni e le
attività temporali del semplice
cristiano sono un impedimento il cui
abbandono è condizione sine qua non
per cercare la propria santità nella 
vita di perfezione evangelica e,
rimanendo estranei al mondo,



promuovere la salvezza del prossimo
con la preghiera, la penitenza e le
iniziative apostoliche compatibili con
tale stato di vita.

23a Ciò non vuol dire che non ci
siano state anche altre anime decise
a dedicarsi al compimento perfetto
della volontà di Dio, senza
abbandonare le proprie attività
ordinarie e senza allontanarsi dalla
condizione e dallo stato di vita che
avevano nel mondo: ci sono state,
perlopiù casi isolati, e la Chiesa ne ha
innalzate alcune agli altari.

23b L’immensa maggioranza di
queste anime, tuttavia, non è uscita
dall’oscurità, è caduta nel silenzio, è
passata inosservata, senza che
praticamente si sappia quanto la loro
vita santa sia stata di esempio per
altri e abbia contribuito a
manifestare la santità della Chiesa.

23c Oltre alla testimonianza di
queste creature straordinarie, alla



fine è rimasta quasi completamente
in ombra, almeno sotto l’aspetto
pratico, anche l’idea luminosa che
tutti i battezzati possono e devono
santificarsi continuando a condurre
la loro normale vita di lavoro in
mezzo al mondo ed essere potente
lievito di vita cristiana[65].

24a Ci sono anime generose, donne e
uomini, che provano il desiderio di
lavorare con tutte le forze nella vigna
del Signore. Tuttavia, non si sentono
chiamate alla vita religiosa; non
aspirano alla vita di perfezione
evangelica, ma ambiscono a dedicarsi
a cercare la perfezione cristiana e a
esercitare l’apostolato in mezzo al
mondo, nella vita ordinaria.

24b Queste persone che aspirano alla
perfezione sanno che ci sono molti
ambienti, anch’essi appartenenti a
Dio, chiusi però all’interno di
frontiere che un sacerdote o un
religioso, data la natura della sua



vocazione, non può valicare. La
progressiva scristianizzazione della
società è prova eloquente del fatto
che l’esistenza degli uomini, le
professioni, la vita sociale, sono
spesso distanti dalla Chiesa e
dall’operato delle persone consacrate
al suo servizio.

25a Ebbene, figlie e figli miei, dal 2
ottobre 1928, come manifestazione
della divina Provvidenza che si
prende cura della sua Santa Chiesa e
preserva lo spirito del Vangelo, il
Signore ha affidato all’Opus Dei il
compito di rendere palese, di
ricordare a tutte le anime, mediante
l’esempio della vostra vita e della
vostra parola, che esiste una
chiamata universale alla perfezione
cristiana e che è possibile seguirla.

25b Il Signore vuole che ognuno di
voi, nelle circostanze concrete della
sua situazione nel mondo, si impegni
a essere santo: haec est enim voluntas



Dei, sanctificatio vestra[66]; questa è
infatti la volontà di Dio, la vostra
santificazione. È una santità spesso
nascosta, che non brilla
esternamente, quotidiana, eroica,
rivolta a corredimere con Cristo,
portare insieme con Lui la salvezza
alle creature e con Lui ordinare le
realtà umane.

25c Dio vuole servirsi della santità
che cercate di conseguire mediante
lo spirito dell’Opera per trasmettere
a tutti l’insegnamento peculiare e
semplice che ben conoscete; tutti i
fedeli, incorporati a Cristo mediante
il battesimo, sono chiamati alla
pienezza della vita cristiana.

26a Il Signore ci invita a essere suoi
strumenti, per ricordare in modo
pratico, anche con il nostro esempio
di vita, che la chiamata alla santità è
universale, rivolta a tutti senza
privilegiare alcuno, non è destinata
in esclusiva a un determinato stato di



vita e non pone come condizione
l’abbandono del mondo: qualunque
lavoro, qualsiasi professione può
essere cammino di santità e mezzo di
apostolato.

26b Figli miei, questa è una dottrina
certa, una luce di Dio. È difficile che
l’accolgano coloro che considerano
appannaggio dei soli religiosi la
perfezione cristiana e la
contemplazione. Invece, è basata
sulla Sacra Scrittura e sulla
Tradizione della Chiesa, confermata
dall'esperienza che ci offre
continuamente la vita dell’Opus Dei,
nonostante i nostri limiti umani.

27a Il fine dell’Opera è
esclusivamente soprannaturale. Di
conseguenza, del suo spirito fa parte
la libertà di ognuno dei suoi membri,
e per questo stesso motivo
collaboriamo con tutti, con chiunque
voglia condividere i nostri obiettivi,
anche se non ha la nostra stessa fede.



27b Come ben sapete, nella nostra
famiglia spirituale l'assolutismo non
ha alcuna possibilità di imporsi.
Prendiamo tutte le precauzioni
necessarie per evitare questo male
stabilendo organi di governo
collegiali. Tuttavia, nelle cose
fondamentali, non ci sarà mai
disunione, non ci saranno opinioni;
siamo consummati in unum[67]:
abbiamo un esiguo denominatore
comune che comprende la dottrina
della Chiesa, di cui fanno parte lo
spirito peculiare dell’Opera e il
nostro modo specifico di praticare
l'apostolato nel bel mezzo della
strada, cercando la santità nostra e di
tutti coloro che abbiamo attorno.
Abbiamo poi un amplissimo
numeratore, mare senza sponde,
sempre al passo con i tempi e in
armonia con le culture locali, in cui
le differenti opinioni sono e saranno
sempre prova di buono spirito,
dimostreranno con assoluta evidenza



che nell’Opus Dei non ci sono né
tiranni né schiavi.

27c Il Signore ci ha dato sufficiente
chiarezza per cogliere una costante
della storia degli uomini: chi è stato
in schiavitù finisce di solito per
diventare un tiranno. Tuttavia,
nell’Opera c’è un coordinamento, ci
deve essere, o il nostro Opus Dei non
sarebbe uno strumento al servizio
delle anime e della Chiesa, un mezzo
per essere fedeli al Magistero del
Romano Pontefice.

27d Questo coordinamento, però,
rispettato volontariamente con
estrema docilità e liberamente, è -
penso che mi capiate – una 
organizzazione disorganizzata. Torno
a ripetere, pertanto, che le opinioni
in materia temporale e quelle
teologiche che non toccano questioni
di fede sono sicuramente ammesse e
rispettate come salutare
manifestazione di buono spirito.



28a L’Opera possiede altre tre
caratteristiche: l’allegria, amare il
lavoro e amare la povertà. A Dio
daremo il meglio, al culto divino, che
pratichiamo di solito in piccoli
oratori, ci sforzeremo di dedicare
un’attenzione che ci eviti di offrire il
sacrificio di Caino. Vi ho detto che
quando un uomo regalerà alla donna
amata, in segno di affetto, un sacco di
cemento e tre barre di ferro, noi
faremo lo stesso con il Signore Nostro
che è nei cieli e nei nostri
tabernacoli.

28b La nostra povertà, figli miei, non
dev’essere miseria conclamata. La si
deve nascondere con un sorriso, con
la pulizia del corpo e del vestito e,
soprattutto, con quella dell’anima.
Non aspettiamoci di essere lodati in
terra ma non dimentichiamoci di ciò
che dice san Matteo: Pater tuus, qui
videt in abscondito, reddet tibi[68].



28c Dobbiamo sempre agire in modo
conforme alla natura umana, con
senso soprannaturale. È così che
potremo rendere divine le cose della
terra. Accogliere la vocazione per noi
non è un sacrificio, perché sappiamo
che è una prova di predilezione e di
amore: redemi te et vocavi te nomine
tuo; meus es tu[69].

29a Si potrà dire di noi ciò che il
salmista dice del Signore, nostro
Redentore e nostro Modello: 
exsultavit ut gigas ad currendam
viam, anche se siamo tanto piccoli, a
summo caelo egressio eius et occursus
eius usque ad summum eius; esulterò
come un gigante che si affretta per la
via e la percorre da un estremo
all’altro, che giunge fino al cielo,
toccandone gli estremi confini; nec
est qui se abscondat a calore eius[70];
nessuno può sottrarsi al suo calore e
tutti lo ricevono.



29b Vedendo le cose meravigliose che
il Signore sta già cominciando a fare
per opera nostra in tante creature
che si rivolgono a noi, non subiremo
la tentazione dell'orgoglio, perché in
fondo al cuore risuonerà il versetto
del salmo: Tu es Deus, qui facis
mirabilia, notam fecisti in populis
virtutem tuam[71]; sei solo tu, Signore,
che operi meraviglie e manifesti la
tua forza fra i popoli.

29c Pertanto, nolite errare, fratres
mei dilectissimi. Omne datum
optimum et omne donum perfectum
de sursum est, descendens a Patre
luminum, apud quem non est
transmutatio nec vicissitudinis
obumbratio[72]; non ingannatevi, ogni
buon regalo e ogni dono perfetto
vengono dall’alto e discendono dal
Padre, creatore della luce: presso di
lui non c’è variazione né ombra di
cambiamento.



30a Se fate vita di tutta questa
dottrina, a volte non vi sarà
sufficiente parlare, sentirete il
bisogno di cantare come i giovani
innamorati che vanno a fare una
serenata. Voi, però, intonerete canti
d’amore umano volti al divino e vi
sentirete come le creature di cui
parla Ezechiele per raffigurare gli
evangelisti del Signore: ibant et
revertebantur in similitudinem
fulguris coruscantis[73]; andrete per il
mondo spargendo luce, come fiaccole
ardenti che sprigionano bagliori di
fuoco.

30b Lo Spirito Santo fa trovare
incessantemente alla Chiesa di Cristo,
nostra Madre, realtà viva e sempre
attuale, moderna e antica, nella
fedeltà al deposito abbondante e ben
custodito che le è stato affidato, le
energie necessarie per rinnovare la
sua giovinezza e per poter
trasmettere a tutti il messaggio
cristiano aggiornato, adattandosi al



linguaggio e alla mentalità della
gente: nova et vetera, dilecte mi,
servavi tibi[74]; ho conservato per te,
amato mio, il nuovo e l’antico,
leggiamo nel Cantico dei Cantici.

30c Nel Vangelo, poi, si legge che 
omnis scriba doctus in regno
caelorum similis est homini patri
familias, qui profert de thesauro suo
nova et vetera [75]; ogni uomo istruito
nella scienza di Dio è simile a un
padrone di casa che estrae dal suo
tesoro cose nuove e cose antiche.

31a Come vi ho sempre scritto, il
nostro spirito è così, antico e nuovo
come il Vangelo. La natura stessa
della nostra vocazione, la nostra
maniera di ricercare la santità e di
lavorare per il Regno di Dio, ci fa
parlare delle realtà divine nello
stesso linguaggio degli altri uomini,
condividere le loro sane abitudini, le
loro giuste idee; vedere Dio – vorrei
dire – dalla medesima prospettiva,



secolare e laicale, con cui affrontano
o affronterebbero i problemi
fondamentali della vita: non essere
mai un modello di ghiaccio, che si
può ammirare ma non amare.

31b La nostra missione è raccogliere
con spirito giovanile il tesoro del
Vangelo per diffonderlo su tutta la
terra. Tuttavia non intendiamo fare
alcuna rivoluzione. Beviamo il buon
vino vecchio della genuina dottrina
cattolica, rispettando e amando tutto
ciò che il Signore ha promosso, nel
corso di tanti secoli, per il servizio
della sua Santa Chiesa.

32a Spiritus, ubi vult, spirat, et vocem
eius audis, sed non scis unde veniat et
quo vadat[76]; lo Spirito soffia dove
vuole e ne senti la voce, ma non sai
da dove viene né dove va. Così è stata
la mia vita da molti anni a questa
parte, da molto prima che il Signore,
quand’ero solo e con l’unico bagaglio
dei miei ventisei anni e del mio



buonumore, mi investisse con la sua
grazia e mi chiamasse chiaramente a
lavorare nella sua Opera, con una
vocazione ben definita. Lo scrivo
pieno di emozione e di gratitudine
per il mio Dio, sapendo bene di
essere un povero peccatore.

32b L’Opera sta andando avanti a
forza di preghiera, la mia,
accompagnata dalle mie miserie, che
obbliga Dio a concedere ciò che è
richiesto per compiere la sua
Volontà; la preghiera di tante anime
di sacerdoti e laici, giovani e anziani,
sani e malati, ai quali mi rivolgo,
certo che il Signore li ascolta,
affinché preghino per una
determinata intenzione che,
inizialmente, sapevo solo io; e poi,
grazie alla preghiera, alla
mortificazione e al lavoro di quelli
che mi seguono. Sono state queste le
nostre uniche, potenti armi con cui
combattere.



32c In questo modo l’Opera si
svilupperà e crescerà in ogni ambito:
negli ospedali e nell’Università, nelle
catechesi che svolgiamo nei quartieri
più poveri, nelle case e nei luoghi di
riunione degli uomini; tra poveri e
ricchi e persone d'ogni condizione,
per far arrivare a tutti il messaggio
che Dio ci ha affidato.

33a È una missione in cui l’Opera si è
lanciata con impegno, con generosità
e con franchezza, senza cercare
sotterfugi o appoggi umani, ricorrere
a espedienti per conquistarsi il
miglior posto al sole o cogliere il fiore
più bello e vistoso, se posso usare
queste immagini. Il sole è dentro di
noi e il nostro lavoro lo svolgiamo
nel bel mezzo della strada, come va
fatto, rivolgendoci a tutti.

33b Guardando a questi inizi, mi
sento pieno di gratitudine a Dio. Al
tempo stesso, figli miei, penso a
quanta strada ci resta da percorrere



per seminare tra tutti i popoli, su
tutta la terra, in ogni settore di
attività degli uomini, il seme cattolico
e universale che l’Opus Dei è
destinato a spargere.

33c Pertanto, continuo a cercare
sostegno nella preghiera, nella
mortificazione, nel lavoro e
nell’allegria di tutti, e rinnovo
continuamente la mia fiducia nel
Signore: universi, qui sustinent te, non
confundentur[77]; nessuno di coloro
che sperano nel Signore sarà deluso.

34a Figli miei, vi chiedo di
continuare a unirvi
ininterrottamente alle mie
intenzioni, e di nutrire anche voi
tanta fiducia, continuando a
dedicarvi, con rinnovato vigore, a
diffondere l’Opera: qui replet in bonis
desiderium tuum, renovabitur ut
aquilae iuventus tua[78]; il nostro Dio
farà una realtà feconda dei desideri
che ha messo nei nostri cuori e la



nostra missione spirituale nel mondo
sarà sempre efficace e giovane.

34b Il Signore si aspetta che voi e io,
pieni di gratitudine per la vocazione
che la sua bontà infinita ha infuso
nella nostra anima, formiamo un
grande esercito di seminatori di pace
e di gioia sui sentieri degli uomini,
cosicché ben presto innumerevoli
anime possano ripetere con noi:
cantate Domino canticum novum,
cantate Domino, omnis terra[79];
cantate al Signore un canto nuovo,
tutta la terra si unisca in un canto di
lode a Dio.

34c I figli di Dio nella sua Opera,
sentendo e vivendo sinceramente la
filiazione divina, uniti dai forti
legami dell'amore fraterno, possono
senz’altro essere nel mondo quella 
disorganizzazione organizzata di
apostolato di cui vi ho detto, una
continua trasfusione della energia



vitale cristiana nel sistema
circolatorio della società.

35a Il Signore vuole che da soli,
ciascuno con il proprio apostolato, o
insieme ad altre persone, anche
lontane da Dio o persino non
cattoliche o non cristiane, progettiate
e realizziate nel mondo ogni genere
di belle e serene iniziative, che
varieranno a seconda dei luoghi e del
sentire e delle scelte degli uomini che
vi abitano, per contribuire al bene
spirituale e materiale della società e
diventare per tutti occasioni di
incontro con Cristo, occasioni di
santità.

35b Il gran mezzo che avete a
disposizione per svolgere entrambe
queste forme di apostolato (per
proprio conto o uniti ai vostri pari) è
comunque il lavoro. È il motivo per
cui, come vi ho ripetuto tante volte,
la nostra vocazione professionale è
un aspetto essenziale della nostra



vocazione divina, che rende
l’apostolato dell’Opera nel mondo
sempre attuale, moderno, necessario.
Infatti, finché ci saranno uomini
sulla terra, ci saranno anche persone
che si dedicheranno a una
professione o a un mestiere,
chiamate a santificare un’attività
intellettuale o manuale e a servirsi
del lavoro per santificare gli altri e
insegnare loro a mantenere un
rapporto semplice con Dio.

35c Il vostro lavoro, il vostro
apostolato, proprio come quello dei
primi cristiani, attrarrà molte
persone con voglia di lavorare,
energiche, attive, risolute, tenaci più
che brillanti, audaci, leali, amanti
della libertà e, di conseguenza,
capaci di condividere la nostra stessa
dedizione a Dio e di diventare, nella
loro vita e nel loro lavoro, Opus Dei.
Sarà così anche se non fosse loro mai
passato per la mente - spesso perché
vivono come pagani – di poter vivere



felici in amicizia con Dio e di
condurre un’esistenza di dedizione e
di servizio.

36a La misericordia divina, come
sapete bene per esperienza
personale, ha numerose strade.
Devono arrivare nell’Opera persone
di tutti i Paesi, appartenenti a
qualsiasi popolazione e lingua;
giovani e anziani, celibi e sposati,
sani e malati, ognuno per occupare il
posto assegnatogli dalla Volontà
divina, e sfruttare l'opportunità, la
grazia specialissima, che la bontà di
nostro Signore gli offre.

36b Pensando a questo cammino che
ripropone lo stile dei primi cristiani,
suscitato da Dio per rinnovare in
modo mirabilmente semplice i
miracoli della grazia nella vita di
tante anime, mi piace rileggere
attentamente il testo in cui san
Giustino manifesta il suo stupore



davanti alla straordinaria potenza
del Vangelo.

36c Noi che prima godevamo della
dissolutezza – afferma –, ora amiamo
solo la continenza; noi che usavamo
arti magiche, ora ci siamo consacrati
al Dio buono e ingenerato; noi che
ambivamo, più degli altri, a
conseguire ricchezze e beni, ora
mettiamo in comune anche ciò che
abbiamo e lo spartiamo con i
bisognosi. Noi che ci odiavamo l’un
l’altro e ci uccidevamo e non
spartivamo il focolare con coloro che
non erano della nostra stirpe o
avevano diversi costumi, ora, dopo la
manifestazione di Cristo, viviamo in
comunità e preghiamo per i nemici e
ci sforziamo di persuadere quanti
ingiustamente ci odiano affinché,
vivendo secondo i buoni
comandamenti di Cristo, abbiano la
bella speranza di ottenere, insieme
con noi, la stessa ricompensa da parte
di Dio, signore di tutte le cose[80].



37a Chiunque potrà essere dell’Opera
se Dio lo chiama. La sua vocazione
non comporterà nessun
cambiamento di stato e, di
conseguenza, nessun mutamento
esteriore. Ciascuno conserverà il suo
posto nel mondo e con esso il lavoro,
la propria mentalità, i doveri del suo
stato, gli impegni professionali, il
senso civico e le relazioni sociali,
perché sono tutti mezzi per il suo
apostolato cristiano.

37b L’Opera di Dio darà loro il suo
peculiare spirito soprannaturale
(un’ascetica specifica) e l’adeguata
formazione dottrinale, perché possa
santificarsi e fare il proprio Opus Dei
in quelle concrete realtà umane e per
mezzo di esse.

37c Tuttavia, ferma restando la
necessità dell’unità di spirito e di
formazione, ogni membro dell’Opera
agisce nelle cose di questo mondo (le
proprie attività professionali,



culturali, politiche e sociali) con
assoluta libertà e, pertanto, ne è
responsabile in prima persona, in
modo pieno ed esclusivo, come logica
conseguenza della sua totale libertà
di opinione e di azione, entro i limiti
della fede e della morale di Cristo.

38a Il fatto teologico e apostolico
dell’Opera è così peculiare e lontano
dalla nascita di una vocazione
religiosa e dal genere di esistenza che
essa comporta, che, probabilmente,
nessuno di coloro che desiderano
essere ammessi nell’Opus Dei può
aver pensato in precedenza di darsi a
Dio nello stato religioso o di entrare
in seminario. Possiamo, quindi,
affermare ragionevolmente che non
distogliamo alcuno da qualsiasi altro
cammino.

38b Sebbene ci faccia piacere che
altri li abbiano, l’Opera né ha né deve
avere seminari minori o scuole
apostoliche dove le madri, piene di



buoni desideri, di sante speranze,
portano i figli in tenera età per
scoprire se, in un ambiente
particolarmente adeguato, può
nascere in loro la vocazione
sacerdotale o religiosa.

38c Chi chiede l’ammissione
all’Opera ha un’età più che
sufficiente per rendersi pienamente
conto della generosa dedizione che
comporta la chiamata all’Opus Dei e
della particolare missione apostolica
da svolgere.

38d Ne fa richiesta dopo una serena
meditazione senza condizionamenti
esterni; prende la decisione in
coscienza, responsabilmente,
consapevole della sua libertà di farlo
o meno, una volta compresi gli
obblighi che assume accettando la
specifica chiamata di Dio a far parte
dell’Opera.

39a Nessuno è più interessato di noi
a ricevere nell’Opus Dei solo chi



abbia effettivamente la peculiare
vocazione divina e voglia darsi e
perseverare con piena libertà: è la
migliore garanzia di una buona
riuscita, con l’aiuto della grazia di
Dio.

39b Al tempo stesso, come sapete, è
proprio del nostro spirito rallegrarsi
di veder nascere molte vocazioni per
i seminari e per le famiglie religiose.
Anzi, ringraziamo il Signore del fatto
che parecchie di queste vocazioni
sorgono come frutto della
formazione spirituale e dottrinale
che impartiamo ai giovani. Quando
mettiamo il fuoco di Cristo
nell’ambiente che abbiamo attorno,
lo rendiamo più soprannaturale e
apostolico e, com’è logico, facciamo
crescere il numero di coloro che
entrano in tutte le istituzioni della
Chiesa.

40a Siamo particolarmente attenti a
rispettare un’eventuale vocazione



allo stato religioso. Sin dal primo
momento della fondazione dell’Opus
Dei ho visto l’Opera come una
istituzione i cui membri non possono
essere religiosi, vivere ad instar
religiosorum (alla maniera dei
religiosi) o essere in alcun modo
equiparati a essi.

40b Questa non è mancanza di
affetto per i religiosi, che amo e
venero con tutte le forze, figli miei,
tanto da poter ripetere per loro, con
assoluta sincerità, le parole di san
Paolo ai fedeli di Filippi: testis enim
mihi Deus, quomodo cupiam omnes
vos in visceribus Christi Iesu[81]; Dio
mi è testimone di quanto affetto
nutro per loro nell'amore di Cristo
Gesù.

40c Veneriamo e rispettiamo
profondamente la vocazione
sacerdotale e quella religiosa, e tutto
l’immenso lavoro che i religiosi
hanno fatto e faranno al servizio



della Chiesa: chi non possedesse
questo spirito non sarebbe un buon
figlio mio.

40d Al tempo stesso, ribadiamo che
la nostra chiamata e il nostro lavoro
sono completamente diversi dalla
vocazione dei religiosi e dalle opere
loro affidate. Infatti, la nostra
vocazione è un invito a rimanere nel
mondo e svolgiamo le nostre
iniziative apostoliche nelle attività
secolari e per mezzo di esse.

41a Vi siete dati al Signore con la
precisa condizione di non cambiare
di stato, di non essere religiosi o
assimilati ai religiosi, di restare in
mezzo al mondo in perfetta
comunione di vita e di opere con gli
altri fedeli del popolo di Dio, uguali a
voi.

41b Il lavoro che intraprendiamo, la
mentalità e i mezzi con cui lo
eseguiamo, le circostanze in cui lo
svolgiamo e la formazione e



l’ascetica peculiari che ci preparano
a compierlo sono fuori dalla
prospettiva teologica e giuridica dello
stato religioso.

42a Ordinariamente la nostra attività
è molto diversa anche da quella di
altri laici appartenenti ad
associazioni o movimenti di varia
natura, promossi più o meno
direttamente dalla Gerarchia
ordinaria della Chiesa o da ordini e
congregazioni religiosi.

42b Si tratta di associazioni o
movimenti che non richiedono una
dedizione totale all’esercizio
dell’apostolato; i cui membri sono
vagamente uniti da un vincolo molto
tenue, quasi inesistente o
praticamente inefficace; che
mancano di profondità (di più non
serve), di rigore e di continuità nella
formazione ascetica e dottrinale di
cui, d’altra parte, non si può dire che



sia assolutamente necessaria per il
raggiungimento delle loro finalità[82].

42c Se anche avessero tutto ciò,
continuerebbe a mancare loro
l’unione intima e piena tra il lavoro
professionale e il lavoro apostolico
che individua la vocazione specifica
e le peculiari esigenze ascetiche dei
soci dell’Opera e ha come
conseguenza pratica che né l’Opus
Dei né i suoi membri abbiano alcun
bisogno del denaro d’altri, perché si
mantengono con il loro lavoro
retribuito. La collaborazione
generosa di persone cattoliche o
anche non cattoliche che ne
rafforzino l’efficacia con la
preghiera, il lavoro o il denaro sarà
invece indispensabile per l’adeguato
sviluppo delle nostre opere
apostoliche.

43a A questo punto mi pare il caso di
esporvi alcuni dei motivi che
possono spiegare, senza giustificarla,



la posizione di certe persone che non
sembrano sforzarsi di comprendere
il nostro cammino o ne sono
incapaci. Così, anche se per
contrasto, risulteranno chiarissimi
alcuni temi di fondo della nostra
spiritualità e del nostro apostolato.

43b Ci sono persone abituate a lodare
le imitazioni, ad apprezzare le cose
strane o contraffatte, a ignorare la
bellezza di ciò che è prezioso e
genuino. Trovano che i fiori siano
più belli se sono artificiali. Chi non
ha sentito lodare delle rose fresche e
profumate con queste parole: «Che
belle, sembrano finte!»? Per costoro
non sarà facile scoprire nelle opere
apostoliche ciò che è frutto, stupendo
ma semplice, della grazia di Dio,
della sua Provvidenza ordinaria e del
lavoro umano tenace e onesto.

43c Se sono abituate a dare
spettacolo, a fare rumore, con
profusione di fuochi d’artificio,



questa inclinazione, che magari dura
da qualche secolo, può aver influito
sulla loro coscienza e creato una
mentalità che le rende incapaci di
vedere – non dico di credere, perché
si tocca con mano – che gli altri non
hanno atteggiamenti falsi, non
nascondono niente, agiscono con
grande sincerità e spontaneità,
schiettamente, e quindi umilmente.

44a Se sono superficiali e sono
abituate a esagerare, con leggerezza
e mancanza di buon senso, il
legittimo valore che possono avere
per alcune vocazioni specifiche
elementi rispettabili ma non
essenziali per la ricerca autentica
della perfezione cristiana (colori e
foggia dell'abito, lunghe e solenni
cerimonie, cordoni, cinture, crocifissi
portati a tracolla o sul petto,
esibizione di medaglie, ecc.), segni
talvolta rivelatori di un certo
classismo, deplorato dalla Chiesa in
parecchie occasioni, costoro



tenderanno a dubitare della realtà di
un vero cammino di santità notando
l’assoluta mancanza di alcuni di
quegli elementi tradizionali.

44b Nel nostro caso, figli miei, sono
totalmente assenti. Non esiste e
neppure ci dev’essere una sigla del
nome dell’Opera, semplicemente
perché non abbiamo nulla a che
vedere con lo stato religioso: siamo
normali cittadini, uguali a tutti gli
altri.

44c Se ignorano che cosa significhi
totale dedizione all'attività 
professionale seria, alla scienza
profana, per loro sarà difficilissimo
valutare la portata e l’ampiezza del
lavoro apostolico che Dio chiede di
compiere ai soci dell’Opera e come
essi lo svolgano.

44d Se sono solite servirsi della
Chiesa per soddisfare la propria
vanità, comandare dispoticamente,
passare sulla testa delle persone,



intromettersi in qualsiasi cosa, per
principio saranno nemiche di
qualunque iniziativa che ponga limiti
ragionevoli alla loro sete di dominio,
perché crederanno che si attenti alla
loro autorità e magari anche ai loro
interessi economici.

45a Per quanto dolorosa ne sia
l’esperienza, figli miei, non possiamo
neppure stupirci che ci sia chi faccia
coro inconsapevolmente alla gente di
cui vi sto parlando, lasciandosi
influenzare da luoghi comuni che
bisogna demolire, perché
condizionano e limitano l’azione di
Dio e la vitalità della Chiesa, e da
pregiudizi che nascono dall’errore e
dall’ignoranza.

45b Sebbene siano oneste, le persone
alle quali mi riferisco non riescono a
vedere la rettitudine e la legittimità
del panorama di nobili aspirazioni
che l’Opera spalanca davanti ai loro
occhi. Sebbene siano buone, non



resistono al martellamento
dell’informazione unilaterale o
erronea propalata da persone
apparentemente rispettabili.
Sebbene incapaci di fare il male, non
fanno il bene, per timore dei potenti.
Sebbene siano brillanti e persino
dotte, non si rendono conto
dell’efficacia del servizio a Dio e alla
sua Chiesa che hanno sotto gli occhi,
della dottrina teologica che lo anima,
della norma giuridica che richiede.

46a Tutto ciò, figlie e figli miei, non
ha alcuna importanza. Se ho voluto
soffermarmi a trattare di queste
difficoltà, è solo perché considerarle
ci aiuta, per contrasto, a tratteggiare
meglio le caratteristiche del nostro
spirito. Per il resto, pregate con
fiducia filiale in Dio nostro Padre,
scusate tutti e aspettate.

46b Quando il Cielo riterrà che ne sia
venuto il momento, ci farà trovare,
nell’organizzazione dell’apostolato



della Chiesa, l’alveo, che ancora ci
manca, adeguato alla ricchezza
d’acque dell’Opera: sarà un compito
arduo, penoso e duro. Bisognerà
superare molti ostacoli ma il Signore
ci aiuterà, perché nell’Opera tutto è
Volontà sua.

46c Pregate. Vivete uniti alla mia
supplica ininterrotta: Domine, Deus
salutis meae [...] inclina aurem tuam
ad precem meam[83]. Ripetete con me:
Signore, Dio della nostra salvezza,
giunga fino a te la nostra preghiera.
Non venga mai meno in voi la
certezza profonda che le acque si
faranno strada tra i monti: inter
medium montium pertransibunt
aquae[84]. Sono parole divine: le acque
scorreranno.

46d Frattanto, proponetevi, come ho
fatto io, di mettere in pratica il
suggerimento che ho colto
recentemente a Burjasot, mentre
predicavo alcune giornate di ritiro a



un gruppo di universitari che si
preparavano a migliorare la loro vita
cristiana, alcuni dei quali sono già
miei figli. Ho letto con piacere
un’iscrizione posta al di sopra di una
porta che diceva: ogni viandante
segua il suo cammino. È proprio
quello che dobbiamo fare noi,
impegnarci con tutte le forze per
conoscere sempre meglio il cammino
specifico al quale Dio nostro Signore
ci ha attratto e seguirlo fedelmente.

47a Approfondendo la conoscenza
della nostra vocazione, considerando
il valore del nostro modo di portare il
messaggio evangelico agli uomini e le
possibilità che offre, salta agli occhi,
figlie e figli miei, che questo modo di
essere e di operare fa dell’Opera nel
suo complesso una grande catechesi,
fatta in modo vivo, semplice e diretto
nelle viscere della società civile.

47b C’è davvero molto bisogno di
questo apostolato dottrinale, anche



in settori sociali e in Paesi di antica
tradizione cristiana, nei quali
l’ignoranza religiosa cresce ogni
giorno di più. Possiamo dire con
sicurezza, poiché si può amare Dio
solo una volta che lo si è conosciuto,
che l’ignoranza è il più grande
nemico di Dio, causa di tanti mali e
grave impedimento alla salvezza
delle anime.

47c Non abbiamo nemmeno sentito
dire che esista uno Spirito Santo
Santo[85]. Queste parole della Scrittura
sono il vivo ritratto della
superficialità dottrinale di molti
uomini, di tanti cristiani; di molte
persone poco istruite e di altre
rinomate per la loro competenza
nelle scienze umane; di uomini che
posseggono prestigio professionale o
che ricoprono incarichi di governo.

47d L’ignoranza genera la
confusione, fomentata poi, a voce o
per scritto, con tutti i mezzi di



comunicazione, rapidi e capillari, dai
nemici della Chiesa o da persone
imprudenti, mediante iniziative,
esternazioni e comportamenti
apparentemente innocui, che però
contengono l'errore o fanno cadere
in errore.

48a Così come aiutare i malati o i
poveri è un’elemosina materiale, è
altrettanto elemosina, a livello
spirituale, aiutare chi è povero di
dottrina; è una carità che siamo
chiamati a seminare a piene mani in
modo rispondente alle necessità.

48b Dobbiamo dare dottrina per
soffocare il male nell'abbondanza del
bene. La verità non può essere un
articolo di lusso[86]. Dobbiamo
seminare generosamente tra i fedeli
la buona dottrina, quella sicura, certi
che le verità di fede proposte dal
Magistero non cambieranno.
Lasceremo le persone libere e



insegneremo a essere liberi
nell’ambito dell’opinabile.

48c Figli miei, seminate chiaramente,
senza ambiguità, perché non
possiamo permettere che regni lo
scetticismo pratico: la verità è una.
Con il dono delle lingue, sono solito
dirvi, ricordando con gioia la venuta
dello Spirito[87], che sa adattarsi
sempre alla situazione, alle doti e alla
formazione degli ascoltatori ed è
frutto della buona preparazione di
chi parla, dell’amore e della fede con
cui svolge il suo apostolato[88].

49a Al desiderio di migliorare
continuamente la vostra
preparazione, di imparare, l’Opera
viene incontro assicurandovi, nella
misura e con le modalità richieste
dalla condizione di ognuno, una
conoscenza precisa del dogma e della
morale, della Sacra Scrittura e della
liturgia, della storia e del diritto della
Chiesa. Di conseguenza, potrete



elevare più facilmente al piano
soprannaturale le conoscenze umane
e farle diventare una risorsa per
l’apostolato.

49b Per poter realizzare in modo
efficace questo apostolato dottrinale,
nelle vostre attività e con il vostro
lavoro ordinario, dovete inoltre
acquisire l’adeguata preparazione
professionale che serve a ognuno per
svolgere il suo ruolo sociale e il
lavoro di natura intellettuale o
manuale che esercita nella
collettività.

49c È poco probabile che possiate
santificare il lavoro se non lo
svolgete anche con perfezione
umana, senza la quale sarà difficile,
per non dire impossibile, conseguire
il necessario prestigio professionale,
cattedra dalla quale insegnare agli
altri a santificare quel lavoro e a
regolare la vita sulle esigenze della
fede cristiana.



50a Pertanto, bisogna fare tutto il
possibile per conseguire una buona
formazione professionale e
mantenersi aggiornati. Abbiamo gli
stessi diritti e le stesse opportunità
degli altri membri della comunità
civile: frequentiamo i centri
educativi, pubblici o privati, che
danno le migliori garanzie di fornire
la preparazione culturale necessaria
per svolgere un lavoro intellettuale o
un’attività manuale.

50b A chi può essere un sapiente non
perdoniamo di non esserlo, ma non è
né indispensabile né necessario che
lo siate tutti. Occorre, invece, che
tutti i soci dell’Opus Dei siano colti,
competenti nel loro lavoro, che
godano presso i colleghi del prestigio
che nasce dalla loro onestà e dalla
scienza o dall’esperienza che
posseggono.

51a Coepit Iesus facere et docere [89],
Gesù fece e insegnò dagli inizi: figli



miei, bisogna insegnare con
l’esempio. La gente crederà a ciò che
insegnate quando avrà visto le vostre
buone opere[90], il vostro modo di
fare. Il buon esempio attira sempre.
Per essere efficace deve nascere dalla
semplicità e dalla naturalezza con cui
i soci dell'Opera sanno vivere quello
che insegnano.

51b È la convalida che possono dare
alle proprie affermazioni i comuni
cristiani mediante lo svolgimento
responsabile della propria
professione o del proprio mestiere, il
compimento fedele dei doveri civici,
l’esercizio, che è anche un dovere, di
tutti i propri diritti, il modo di
affrontare e di risolvere i problemi
quotidiani e le difficoltà della vita: in
sintesi, l’intero campo delle relazioni
umane, ispirate e vissute
cristianamente, con una motivazione
soprannaturale, per amore di Dio e
del prossimo.



51c Se questo è l’esempio che deve
dare, non sarà facile riconoscere un
socio dell’Opera da distante, magari
da lontano. Tuttavia, chi gli si
avvicinerà, chi lo frequenterà, non
tarderà molto a poter dire: qui è
presente Cristo. Lo commuoverà il 
Christi bonus odor[91], il profumo
dell’anima in costante rapporto con il
Signore.

52a Ognuno dove sta, dal suo posto di
lavoro, i soci dell'Opera devono
diffondere con sincerità, senza
sotterfugi o tatticismi, la luce
cristiana che la gente sta aspettando,
perché siamo fatti per la gente.

52b L’atteggiamento, lo sguardo, il
modo di parlare, di vedere e di fare
le cose, tutte le relazioni con gli altri,
la vita intera e il comportamento dei
membri dell’Opera devono essere
accompagnati dalla semplicità che
nasce dall’essere come tutti. Il giorno
in cui pensasse erroneamente che



non siamo come gli altri, la gente ci
diventerebbe inaccessibile, non
potremmo servire le anime.

53a È così che la Chiesa sarà davvero
presente in tutte le attività degli
uomini: con la testimonianza delle
sue figlie e dei suoi figli, laici comuni,
che non si sentono e non si
comportano come frati, che rendono
viva e operante la presenza del
messaggio cristiano.

53b Apostolato dell’esempio, fatto
con mentalità laicale, da persone che
vivono del loro lavoro e che, di
conseguenza, non sono mai di peso
per la Chiesa, che invece servono
generosamente, senza aspettarsi
alcun genere di gratificazione o di
corrispettivo.

53c Dovete vivere e realizzare le
vostre opere con la rettitudine e la
signorilità di chi sa far valere la
propria condizione civile e la propria
preparazione professionale, e non il



fatto di essere cattolico o l’abuso di
nomi di santi o dell’aggettivo 
cattolico. Lo farete con la gioia
soprannaturale e con l’ottimismo
umano di chi è profondamente
convinto che il cristianesimo non è
una religione negativa e solitaria ma
una gioiosa affermazione in tutti gli
ambiti terreni: l’unica dottrina in cui
possono trovare solida base e
indubbio sviluppo tutte le nobili
istanze della vita terrena.

54a Forti di questo esempio di
disinteresse sincero ed efficace, reso
possibile e alimentato dal rapporto
ininterrotto con Dio nostro Padre,
dalla devozione fiduciosa a Santa
Maria, dall’amore per la Chiesa e per
il Romano Pontefice, dalla preghiera
e dal sacrificio, cercherete di
coltivare l’amicizia con i vostri
colleghi di lavoro, con le persone che
vi capiterà di incontrare per
qualsiasi motivo.



54b Figlie e figli miei, di certo vi
comporterete così non per
trasformare l’amicizia in una tattica
di penetrazione sociale, perché
perderebbe il suo valore intrinseco,
ma come prima e principale esigenza
della fraternità che noi cristiani
abbiamo il dovere di promuovere tra
gli uomini, per quanto possano
essere diversi gli uni dagli altri.

54c Lo farete, inoltre, per amore di
Dio. L’amicizia, infatti, favorisce la
confidenza e rende così possibile
l'apostolato dottrinale,
l’avvicinamento al Signore di quelle
anime, degli amici il cui bene
desideriamo.

55a Non mancherà chi, come
Nicodemo, che si recò da Gesù
nottetempo[92], troverà nell’amicizia
delicata e schietta, che sfugge alla
curiosità importuna della gente, il
modo di superare il rispetto umano e



di cercare la verità divina cui anela il
suo cuore.

55b Si può ben dire, figli della mia
anima, che il risultato più importante
del lavoro dell’Opus Dei è quello che
ottengono personalmente i suoi
membri con l’apostolato dell’esempio
e dell’amicizia leale con i loro
colleghi di lavoro: all’università, in
fabbrica, in ufficio, in miniera, nei
campi.

55c Si tratta di un’opera di
propagazione dell’esempio e della
dottrina ininterrotta, umile,
silenziosa ma efficacissima, i cui
frutti difficilmente emergono dalle
statistiche.

56a Questo lavoro apostolico è così
umano che a chi non comprende
l’essenza soprannaturale della nostra
chiamata divina, così legata
all’impegno professionale, o a chi
pensa che per dedicarsi totalmente a
Dio bisogna smettere di essere



persone normali, può dare persino
l’impressione che i soci dell’Opera
siano strani, proprio perché non lo
sono: sono persone assolutamente
normali, del tutto uguali ai loro
concittadini, ai loro colleghi di
lavoro.

56b Infatti, i soci dell’Opera vivono,
vestono e svolgono la loro attività a
seconda della posizione sociale che il
lavoro assicura loro e trovano
naturale adeguarsi, come tutti gli
altri loro pari, alle legittime esigenze
e condizioni ambientali, con
disinvoltura e schiettezza, cioè si
comportano esternamente come tutti
gli altri cristiani, come farebbero se
non appartenessero all’Opera.

57a Non hanno motivo, pertanto, di
mascherare la loro personalità e la
loro condizione, o di atteggiarsi in
maniera estranea alla loro
condizione naturale, magari come



tattica apostolica, adottando inutili
travestimenti.

57b Nell’Opera non c’è spazio per
tutte queste stranezze e ipocrisie. Le
si troverà, casomai, presso coloro che
cercano di camuffarsi da laici, di
fingere in qualche modo di non
essere religiosi, secolarizzandosi. Ho
conosciuto persone che lo fanno,
forse come tattica apostolica. Mi
sembra pericoloso, perché potrebbe
portare, dato che la sincerità ha i
suoi diritti, a una vera apostasia
dallo stato religioso, provocata da
uno stravolgimento di principi
intellettuali e morali.

58a Benedite Dio e proclamate
davanti a tutti i viventi il bene che vi
ha fatto, perché sia benedetto e
celebrato il suo nome. Fate conoscere
a tutti gli uomini le opere di Dio, come
è giusto, e non esitate a ringraziarlo.
È bene tenere nascosto il segreto del
re, ma è motivo di onore manifestare



e lodare le opere di Dio[93]. Figlie e figli
miei, non abbiamo niente da
occultare o nascondere; nessuno può
confondere la nostra spontaneità con
la segretezza.

58b Non ho mai avuto segreti, non ne
ho e non ne avrò. Lo stesso vale per
l’Opera: sarebbe brutto che avesse
dei segreti e io, il Fondatore, non ne
sapessi nulla. All’Opus Dei non
servono: non ne ha mai avuto
bisogno, non ne ha bisogno adesso e
non ne avrà bisogno mai. Il tesoro
che Dio ha depositato in noi, la luce
che dobbiamo diffondere è un
segreto urlato a squarciagola: perché
abbiamo il dovere, la missione
divina, di proclamarlo ai quattro
venti.

59a Ricordatevi però che questo
modo semplice e naturale di vivere la
nostra vocazione si accorda
perfettamente con la ragionevole
discrezione soprannaturale richiesta



dall’efficacia del nostro lavoro e,
soprattutto, dall'umiltà personale e
collettiva, specialmente in questi
primi tempi dell’Opera, in questo
periodo delicato della gestazione.

59b Gli aspetti intimi della nostra
dedizione a Dio e della vita della
nostra Famiglia non sono da
strombazzare a tutti gli angoli e non
sono destinati a soddisfare la
curiosità del primo impiccione che
bussi alla porta; il nostro candore
deve accompagnarsi alla prudenza.

60a Figli miei, meditate queste
stupende e chiare parole di san
Paolo: questo infatti è il nostro vanto:
la testimonianza della nostra
coscienza di esserci comportati nel
mondo [...] con la santità e sincerità
che vengono da Dio[94]. Di questo si
può gloriare l’Opera ed è come
ognuno di noi deve proporsi di
vivere in qualunque situazione e
circostanza.



60b La semplicità e la schiettezza del
nostro spirito risplenderanno nel
mondo, davanti agli uomini, se vi
premurerete di essere filialmente
semplici e sinceri nel rapporto con
Dio, se cercherete di adeguare
sempre i vostri pensieri, le vostre
parole e le vostre opere alla Verità.

61a Sinceri e semplici anche con chi
ha nell’Opera il compito di dirigervi e
di formarvi, perché possano guidarvi
e aiutarvi con affetto, fermezza,
comprensione ed efficacia. Senza
essere grossolani, dovrete essere 
brutalmente sinceri.

61b Non abbiate alcun timore di far
presente tutto ciò che può facilitare
la direzione spirituale, che vi
conduce a Dio, migliora il vostro
spirito e la vostra formazione, sana
rapidamente qualsiasi ferita e
corregge tempestivamente
qualunque deviazione, per quanto
grave possa essere o sembrare. Non



dimenticatevi mai che l’unica cosa
veramente grave sarebbe
nascondere la ferita o la deviazione a
chi è medico, guida e pastore.

61c Sincerità, infine, nella nostra vita
di famiglia. Un atteggiamento
spontaneo e aperto serve moltissimo
a rendere gradevoli e piene di
genuina cordialità le relazioni fra di
voi e rende sempre possibile che vi
aiutiate reciprocamente, se
necessario anche con la correzione
fraterna.

62a Proprio perché è impregnato di
autentica fraternità, l’apostolato
dell’Opera deve alimentare la
comprensione, per creare intorno a
noi un clima di pace e di serena
convivenza, che possa rimuovere gli
ostacoli, ancora tanto numerosi, che
si oppongono all’unità degli uomini
fra di loro e con il Signore.

62b È alieno dallo spirito dell’Opera
tutto ciò che impone limiti, fa avere



una visione cristiana ristretta o
meschina del mondo, degli uomini e
delle cose. Facciamo nostro
l’insegnamento di san Paolo ai
cristiani di Corinto sull’unità della
Chiesa, figura dell’unità di tutto il
genere umano: noi tutti siamo stati
battezzati mediante un solo Spirito in
un solo corpo, Giudei o Greci, schiavi
o liberi; e tutti siamo stati dissetati da
un solo Spirito[95].

63a L’indole genuinamente cattolica
dell’Opus Dei richiede che abbiamo
animo grande, spirito universale, la
capacità di trarre tante cose buone
dal tesoro del nostro cuore – de bono
thesauro profert bona[96] – per
superare e abbattere le numerose
barriere mentali e psicologiche poste
dagli uomini alla fraternità dei figli
di Dio.

63b Una di queste barriere, forse la
più perniciosa in quest'epoca storica
del mondo, è il nazionalismo che



ostacola la comprensione e la
convivenza, è incompatibile con
l’autentico amor patrio e si oppone
grandemente alla ricerca del bene
comune della società umana.

63c La cosa peggiore e di maggior
nocumento sarebbe introdurre il
nazionalismo nelle cose di Dio, dove
deve risplendere maggiormente
l’unione di tutto e di tutti nell’amore
di Cristo[97].

64a La realtà unificante della carità
cristiana deve agire con concretezza
e fattività in ogni ambito della
società umana, respinge il classismo
e tantopiù lo spirito di casta e il
settarismo: non c’è Giudeo né Greco;
non c’è schiavo né libero; non c’è
maschio e femmina, perché tutti voi
siete uno in Cristo Gesù[98].

64b Conseguire questa unità e
conservarla è un compito gravoso,
che richiede atti di umiltà, rinunce,
silenzi, ascolto e comprensione,



generoso interesse per il bene del
prossimo, la capacità di giustificare
ogni volta gli errori altrui: saper
amare davvero, con opere.

64c Dobbiamo contribuire a questo
grande programma cristiano con un
deciso impegno apostolico, ottenendo
che tutti coloro che si avvicinano
all’Opera si sentano spinti a
impegnarsi in favore dell’unità, della
comprensione reciproca che porta
alla convivenza e al benessere
spirituale e materiale degli uomini.

65a Nella Chiesa e nella società civile
non ci sono fedeli o cittadini di
seconda categoria. I limiti imposti
alla libertà dei figli di Dio, alla libertà
delle coscienze o alle legittime
iniziative sono arbitrari e ingiusti, sia
che si tratti dell’apostolato, sia che si
tratti di questioni temporali. Sono
frutto dell’abuso di autorità,
dell’ignoranza o dell’errore di chi
pensa di potersi permettere il



sopruso di fare discriminazioni del
tutto irragionevoli.

65b È un comportamento ingiusto e
contro natura, perché nega la dignità
della persona umana, che non può
determinare il nostro modo di
convivere con gli altri, poiché soffoca
il diritto che ognuno possiede di
agire in coscienza, il diritto di
lavorare, di associarsi, di esprimere
la propria libertà nel rispetto del
diritto naturale.

66a Figlie e figli miei, amiamo
lavorare pacificamente con tutti,
proprio perché stimiamo,
rispettiamo e difendiamo il
grandissimo valore della dignità e
della libertà che Dio ha conferito alla
creatura razionale, sin dal momento
della Creazione e, ancor più, da
quando Dio stesso non esitò ad
assumere la natura umana, il Verbo
si fece carne e venne ad abitare in
mezzo agli uomini[99].



66b Poiché nessuno ci è indifferente,
dal momento che non lo è stato per
Cristo, il rapporto che vogliamo
avere con tutti dev’essere sempre
governato da una cortesia squisita,
che vada molto al di là delle
convenzioni sociali, perché è
un’espressione della nostra fede.

66c Proprio per questo motivo lo
spirito dell’Opera meriterà l’affetto e
l’aiuto di tanti non cattolici e anche
non cristiani con i quali vi troverete
a convivere e che avrete per colleghi
di lavoro, per amici fidati.

67a Camminiamo nella verità e nella
carità: la nostra fedeltà e lealtà al
deposito della fede, al Magistero
della Chiesa, farà di noi portatori di
verità, veritatem facientes in
caritate[100], che insegneranno la
dottrina evangelica con la carità di
Cristo.

67b Se non si può transigere,
l’intransigenza dev’essere santa e,



pertanto, rigida nei confronti delle
dottrine e non delle persone che,
altrimenti, non potremmo avvicinare
a Dio, né trattare fraternamente,
come è nostro dovere di cristiani.
Non si può rinnegare la fede, ma
ricordiamoci che per affermare la
verità non c’è alcun bisogno di
maltrattare le persone.

67c Irascimini et nolite peccare[101]:
anche quando dobbiamo parlare con
durezza, non facciamoci dominare
dalla passione, per evitare che le
nostre parole possano ferire
qualcuno. Se qualche volta, per
eccezione, l’insolenza e la violenza
dell’interlocutore richiedessero di
parlare con tono energico, verseremo
subito sulle ferite il balsamo della
carità, per curare, guarire, spiegando
perché era doveroso farlo in quel
momento.

68a Il rispetto nei confronti di
qualunque persona e della sua



libertà dev’essere ancora più grande
quando si discute di questioni
opinabili. Purtroppo c’è negli uomini
una tale tendenza al totalitarismo,
alla tirannia, al fanatismo che
esaspera le opinioni personali, che
non ci dobbiamo sforzare troppo per
dare esempio, ovunque, di amore
alla libertà di tutti.

68b Mi sono sempre detto, come
dovreste fare voi e insegnarlo agli
altri, che se il Signore ha lasciato gli
uomini liberi di pensarla come
vogliono su tante cose, perché devo
essere nemico di uno che la pensi
diversamente da me?

68c Se abbiamo idee diverse e lui mi
convince, accetterò la sua opinione;
se lo convinco io, la penserà come
me; se nessuno dei due convince
l’altro, potremo sempre rispettarci,
trattarci con benevolenza, convivere
pacificamente.



69a Tribue sermonem compositum in
ore meo[102], metti nella mia bocca
una parola ben misurata di fronte a
chi si oppone a te. Dalla disputa
violenta, dal contrasto, non viene
alcuna luce perché la passione lo
impedisce. Pertanto, bisogna saper
ascoltare l’interlocutore e parlare
serenamente, sebbene ciò richieda
talvolta uno sforzo interiore per
dominarsi, un sacrificio meritorio,
perché ha già una motivazione
soprannaturale che lo avvalora.

69b Non v’è dubbio che a volte si
crede di essere completamente nel
giusto mentre si ha ragione solo
parzialmente, in modo relativo. Un
oggetto che per gli uni è concavo, per
gli altri è convesso: dipende solo dal
punto di vista. È giusto, quindi,
studiare con calma, a mente fredda,
le ragioni degli altri e prendere in
considerazione i processi mentali di
chi ci contraddice.



70a Grazie all’amicizia con Dio, che
dobbiamo coltivare e accrescere
prima di ogni altra, saprete farvi
molti amici veri[103]: ciò che ha fatto e
fa continuamente il Signore con noi
per mantenerci suoi amici è lo stesso
che desidera fare con molte altre
anime per mezzo nostro.

70b Sapete, figli miei, che credo
nell’amicizia umana: amico fideli
nulla est comparatio[104], per un amico
fedele non c’è prezzo. L’amicizia è un
tesoro che dobbiamo apprezzare per
il suo grande valore umano e di cui
possiamo giovarci anche per portare
anime a Dio.

70c Posso dire che mi sento amico di
tutti, come dev’essere anche per voi,
perché desideriamo il bene di tutte le
anime senza eccezioni. Per quanto
uno sia lontano dal Signore e
dimostri palese inimicizia, dobbiamo
pensare con sant’Agostino che si deve
molto meno disperare della



correzione di alcuni, anche se
agiscono così, se individui
predestinati a essere amici si celano,
ancora sconosciuti a sé stessi, fra i
nostri avversari più palesi[105].

71a Un vero amico non può essere
doppio per i suoi amici. Vir duplex
animo, inconstans in omnibus viis
suis[106], la persona falsa, ambigua, è
instabile in tutte le sue azioni.
L’amicizia, se vuol essere leale e
sincera, richiede rinunce, rettitudine,
scambio reciproco di favori, di
servizi nobili e leciti. L’amico è forte
e sincero nella misura in cui,
d’accordo con la prudenza
soprannaturale, pensa
generosamente agli altri,
sacrificando sé stesso.

71b Da un amico ci attendiamo che
corrisponda al clima di fiducia che si
stabilisce grazie all’autentica
amicizia, ci aspettiamo di essere
riconosciuti per quello che siamo e,



se fosse necessario, di essere difesi
decisamente e senza esitazioni.
Tempo fa, lessi un testo castigliano
che diceva: quando un amico fa di te
una difesa o una lode tiepide, un
validissimo testimone sta dichiarando
con estrema chiarezza che non trova
cose da lodare o da difendere: se ci
fossero, chi meglio di un amico si
lancerebbe a difenderti o a lodarti?

71c Potreste dirmi che talvolta gli
amici tradiscono. Tuttavia, se agite
sempre con buone intenzioni, con
senso soprannaturale, non vi devono
preoccupare né scoraggiare le
eventuali sorprese. Tali eccezioni
non possono frenare il vostro
desiderio sincero di essere generosi,
onesti e affettuosi con tutti.

72a È però vero che è meglio
confidare nel Signore che negli
uomini, bonum est confidere in
Domino, quam confidere in
homine[107]. Per questo vi raccomando



di riporre la vostra fiducia anzitutto
in Dio, senza tuttavia escludere i
vostri fratelli. Se avrete amore e
comprensione, e seminerete
costantemente intorno a voi la
fiducia, con la dovuta prudenza ma a
piene mani, sarà difficile,
impossibile, che gli uomini non si
sentano spinti a contraccambiare la
carità sincera che dispensate.

72b Al tempo stesso, con il rispetto e
l’amore che professiamo alla libertà
delle coscienze, mettetevi nella vita
degli altri mediante l’apostolato della
confidenza e dell’amicizia, come
Cristo si è messo nella nostra, e
adoperatevi instancabilmente perché
molte persone scoprano la vocazione
all’Opera. Non deve succedere che
qualcuno che abbia vocazione possa
scusarsi come gli operai oziosi della
parabola: quia nemo nos conduxit[108],
perché nessuno li aveva interpellati.



72c Pensate, inoltre, che abbiamo il
diritto e il dovere di far in modo che
trovino posto in questa nostra
stupenda Famiglia tutti i figli che il
Signore le ha assegnato sin
dall’eternità, perché permanga
finché ci saranno uomini sulla terra e
Gesù prenda possesso di tante anime
affamate e assetate di Dio[109].

73a Sto per terminare, figli miei.
All’inizio di questa lettera vi dicevo
che intendevo solo ricordarvi alcuni
punti dello spirito sincero e semplice
che il Signore, Bontà infinita che
soccorre l’insufficienza degli
strumenti di cui si serve, mi ha dato
per voi. Dio nostro Padre vuole che
assimiliate bene questo spirito, che lo
facciamo profondamente nostro, che
lo viviamo.

73b Sarà questa vita, la vita
dell’Opera, ad aprire a suo tempo
l’alveo giuridico di cui abbiamo
bisogno, a creare la normativa che



attendiamo con animo fiducioso. Le
piante che come l’Opus Dei spuntano
dal basso devono farsi strada da sé,
con la soave irruenza della vita,
protette dalla cura diligente del
giardiniere (il nostro è il Giardiniere
divino), che alimenta le radici e
assicura il necessario sviluppo,
all’aria aperta e alla luce del sole.

74a Le singolari caratteristiche della
nostra vocazione richiedono di
studiare e di risolvere con formule
adeguate molte problematiche
teologiche, ascetiche e giuridiche che
costeranno tempo e impegno, anche
perché, come vi ho detto, molte
persone, nonostante la loro buona
volontà e una certa competenza
riguardo alle varie espressioni
dell’apostolato e della vita della
Chiesa, tarderanno a comprenderci.

74b Ma, soprattutto, perché questa
realtà sociale e apostolica che Dio ha
promosso nel seno della Chiesa



propone problemi molto diversi,
anche nel modo in cui vanno
affrontati, da quelli dello stato
religioso. Sebbene a persone che non
comprendono il nostro cammino
potrebbe a volte sembrare che
alcune questioni siano comuni, le
soluzioni devono inevitabilmente
essere differenti.

75a Convinti come siamo della
soprannaturalità dell’Opera di Dio,
dobbiamo far sì che la veste giuridica
risponda pienamente allo spirito che
stiamo vivendo. Non possiamo
indossare un vestito altrui ma un
abito su misura, che non vuol dire
assolutamente pretendere di essere
unici. È indispensabile per
salvaguardare la nostra vita interiore
e per la stessa perseveranza, perché
l’Opera possa offrire alla Chiesa un
servizio spirituale davvero efficace.

75b Solo così potremo corrispondere
con generosità e con fedeltà alla



vocazione specifica che abbiamo
ricevuto; solo così riusciremo a
svolgere il compito che ci è stato
affidato, grazie a un’ascetica e a
forme di apostolato che rispondano
pienamente ai fini della nostra
vocazione. Pertanto, dico a ognuno di
voi: viandante, non c’è via, la via si fa
con l'andare[110].

75c Eviteremo anche che ci sia chi
nutra il timore, del tutto infondato
ma di cui siamo già vittime, che
intendiamo competere con altre
istituzioni apostoliche che operano
nella Chiesa, e si senta in dovere di
ostacolare il nostro lavoro,
contestando la nostra libertà di figli
di Dio e incrinando la meravigliosa
unità e varietà dell’apostolato della
Chiesa, multiforme ricchezza dello
Spirito del Signore.

76a Figli miei, il Cielo è coinvolto
attivamente nella realizzazione
dell’Opera. Le difficoltà umane, come



la dolorosa esperienza dei tre anni di
guerra civile in Spagna, o la nuova
guerra mondiale, che sembra
minacciare la diffusione dell’Opera
in altri Paesi e in altri continenti, non
hanno potuto e non possono frenare
la vitalità e l’impatto del nostro
lavoro soprannaturale.

76b Anche la povertà totale in cui
viviamo, la mancanza talvolta dei
mezzi più indispensabili, non sono
ostacoli o difficoltà da prendere in
considerazione. Sono, anzi, un
potente stimolo e uno sprone, poiché
la scarsità di risorse è un’ulteriore
prova esterna del fatto che stiamo
calcando le orme di Cristo.

76c Tantomeno potranno arrestarci o
impedirci di avanzare di buon passo
– procediamo all’andatura di Dio – le
incomprensioni circa il nostro
cammino, perché nessuno può
frenare l’impazienza santa, divina, di
servire la Chiesa e le anime.



76d Consolidate, pertanto, la vostra
fede e la fiducia in Dio. E abbiate un
po’ di fede e di fiducia in vostro
Padre, che vi garantisce che state
camminando nella verità, obbedendo
alla Volontà di Nostro Signore e non
alla fragile volontà di un povero
sacerdote... che non voleva, che non
pensò e non ebbe mai il desiderio di
fondare alcunché.

77a Ascoltate ciò che il Signore fa
dire a san Paolo: perciò, avendo
questo ministero, secondo la
misericordia che ci è stata accordata,
non ci perdiamo d’animo. Al
contrario, abbiamo rifiutato le
dissimulazioni vergognose, senza
comportarci con astuzia, né
falsificando la parola di Dio, ma
annunciando apertamente la verità e
presentandoci davanti a ogni
coscienza umana, al cospetto di Dio.

77b E se il nostro Vangelo rimane
velato, lo è in coloro che si perdono: in



loro, increduli, il dio di questo mondo
ha accecato la fede, perché non
vedano lo splendore del glorioso
vangelo di Cristo, che è immagine di
Dio.

77c Noi infatti non annunciamo noi
stessi, ma Cristo Gesù Signore: quanto
a noi, siamo i vostri servitori a causa
di Gesù. E Dio, che disse: “Rifulga la
luce dalle tenebre", rifulse nei nostri
cuori, per far risplendere la
conoscenza della gloria di Dio sul
volto di Cristo[111].

78a Figlie e figli della mia anima,
pregate e siate fedeli: multum enim
valet deprecatio iusti assidua[112], la
preghiera è molto potente ed è stata e
dev’essere sempre la nostra arma
migliore. Lavorate e seguite gioiosi,
sereni e sicuri la vostra vocazione, lo
spirito semplice e genuino dell’Opus
Dei: filii lucis estis et filii diei[113], siete
tutti figli della luce e figli del giorno,



e percorriamo una strada luminosa
rischiarata dallo splendore del sole.

78b Quando penso a voi e al vostro
desiderio di essere fedeli (vi ho
sempre presenti!), sento il bisogno di
ripetervi, con le parole della Sacra
Scrittura: sono molto franco con voi e
ho molto da vantarmi di voi. Sono
pieno di consolazione, pervaso di
gioia in ogni nostra tribolazione[114].

78c Com’è buono il Signore, che è
venuto a cercarci, ci ha fatto
conoscere questo modo santo di
essere utili, di donare la nostra vita
con semplicità, di amare tutte le
creature in Dio e di seminare pace e
gioia fra gli uomini! Gesù, quanto sei
buono, quanto! Iesu, Iesu, esto mihi
semper Iesus![115].

78d Figli miei, chiedo a Dio che la
gioia e la pace siano sempre con voi,
uniti a Cristo, nostro Signore, e a
Santa Maria, nostra Madre.



Vi benedice nel Signore vostro Padre.

Madrid, 11 marzo 1940

[1] Cfr Ger 10, 10.

[2] Cfr Rm 3, 4.

[3] Cfr Gv 14, 6.

[4] Gal 4, 19.

[5] SAN GIOVANNI CRISOSTOMO, In
Matthaeum Homilia, 1, 5 (PG 57, col.
20).

[6] 1 Gv 3, 2.

[7] Cfr Gn 2, 1.

[8] Gn 1, 31.

[9] Gal 4, 5.

[10] Cfr Rm 6, 4-5.



[11] Cfr Ef 1, 9-10.

[12] Cfr Col 1, 20.

[13] Ef 5, 1.

[14] 1 Gv 3, 1.

[15] Cfr Gv 1, 14.

[16] Gv 1, 4.

[17] Cfr Gv 1, 5. È il testo che
compare quasi letteralmente nel n. 1
di Forgia.

[18] Gv 1, 5.

[19] Cfr 1 Gv 4, 8.

[20] Cfr Lc 12, 49.

[21] 1 Gv 1, 3-4.

[22] 1 Cor 4, 7.

[23] 1 Gv 1, 8 (Vg).

[24] 1 Gv 2, 1-2.



[25] Ef 3, 17-18.

[26] 1 Gv 2, 6.

[27] 1 Gv 2, 7-11.

[28] Cfr Rm 5, 5.

[29] Gv 17, 23.

[30] Gv 13, 34.

[31] Pro 18, 19 (Vg).

[32] 2 Cor 5, 14.

[33] Cfr 1 Gv 3, 18.

[34] Cfr 1 Gv 4, 20.

[35] Cfr Gv 3, 16.

[36] Rm 8, 14-17.

[37] Sal 2, 8.

[38] 1 Cor 3, 21-23.

[39] Mt 5, 14.16.



[40] Da quando l’Opus Dei ottenne,
nel 1982, la configurazione giuridica
come prelatura, l’incorporazione
temporanea o definitiva dei suoi
fedeli avviene mediante una
dichiarazione formale tra la persona
interessata e un rappresentante della
Prelatura, davanti a due testimoni,
sui reciproci diritti e doveri. Sebbene
tale dichiarazione si possa
correttamente definire “contratto” o
“convenzione” (cfr Cost. apost. Ut sit,
28 novembre 1982, norma III, AAS 75
[1983], pp. 423- 425: CIC, c. 296),
nasce da essa un rapporto di
comunione tra il fedele e gli altri
membri della Prelatura che ha
conseguenze giuridiche ma è privo di
alcuni degli elementi che potrebbero
farne un semplice “vincolo
contrattuale” (cfr P. RODRÍGUEZ - F.
OCÁRIZ - J.L. ILLANES, L’Opus Dei
nella Chiesa. Ecclesiologia, vocazione,
secolarità, Piemme, Casale
Monferrato 1993, pp. 96-99). Quando
san Josemaría usa questa espressione



(“semplice contratto civile di lavoro”)
sta parlando per approssimazione di
ciò che solo più avanti assumerà un
preciso profilo. A ogni modo, è
interessante notare il suo desiderio
di ispirarsi alla normativa
contrattuale civilistica per
formalizzare il vincolo con l’Opera
dei suoi fedeli, allontanandosi così
dalla tradizionale emissione di voti,
propria piuttosto della vita
consacrata e legata a una prassi
canonico-teologica che l’Opus Dei
intendeva abbandonare quando
questa Lettera fu ultimata.

[41] Cfr Rm 6, 22.

[42] Cfr Lv 6, 12 (Vg).

[43] Mt 11, 28.

[44] Ap 3, 20.

[45] Ap 22, 12.

[46] Cfr Mt 11, 12.



[47] Lc 24, 29.

[48] Cfr Gv 17, 22.

[49] Gv 17, 11.15-16.

[50] Gv 12, 32 (Vg).

[51] Cfr Gn 2, 15.

[52] È un concetto essenziale nel
pensiero di san Josemaría, il quale
ritiene che ogni cristiano possa e
debba esercitare il sacerdozio
battesimale dei fedeli in molteplici
aspetti della vita ordinaria: l’offerta
del lavoro a Dio, in unione con
l’Eucaristia, e l’orientamento
esistenziale al servizio del prossimo;
lo zelo per la salvezza eterna delle
persone che incrocia nella vita; il
desiderio di santificare tutte le realtà
terrene... Per evitare il rischio del
clericalismo lo univa
inseparabilmente al concetto di
“mentalità laicale”.



[53] Mt 5, 48.

[54] 1 Sam 3, 9.

[55] Col 3, 23-24.

[56] Gal 4, 31 (Vg).

[57] Ef 2, 19.

[58] Gv 7, 5.

[59] Gv 16, 30.

[60] Ef 5, 8.

[61] 2 Cor 12, 9.

[62] Gv 14, 6.

[63] Cfr Mt 16, 24.

[64] Cfr 1 Cor 7, 7.

[65] Cfr 1 Cor 5, 6.

[66] 1 Ts 4, 3.

[67] Gv 17, 23.



[68] Mt 6, 18: «Il Padre tuo, che vede
nel segreto, ti ricompenserà».

[69] Is 43, 1: «Io ti ho riscattato, ti ho
chiamato per nome: tu mi
appartieni».

[70] Sal 19, 6-7 (Vg).

[71] Sal 77, 15.

[72] Gc 1, 16-17.

[73] Ez 1, 14.

[74] Ct 7, 14.

[75] Mt 13, 52.

[76] Gv 3, 8.

[77] Sal 25, 3.

[78] Sal 103, 5 (Vg): «Sazia di beni la
tua vecchiaia, si rinnova come aquila
la tua giovinezza».

[79] Sal 96, 1.



[80] SAN GIUSTINO, Apologia prima,
XIV, 2-3.

[81] Fil 1, 8.

[82] Il panorama attuale di queste
forme di vita cristiana è molto
variegato e parecchio diverso da
quello che osservava l’autore.
Mentre per alcune vale senz'altro ciò
che san Josemaría scrive in questo
punto, in altre, come gli attuali
“movimenti”, si può riconoscere,
almeno per determinate categorie di
membri, la pienezza di dedizione, la
stabilità del vincolo, la profondità e il
rigore della formazione.

[83] Sal 88, 2-3.

[84] Sal 104, 10 (Vg).

[85] At 19, 2.

[86] Cfr Mt 11, 25.

[87] Cfr At 2, 4-6.



[88] Cfr Gv 7, 38.

[89] At 1, 1.

[90] Cfr 2 Pt 1, 10 (Vg).

[91] 2 Cor 2, 15.

[92] Cfr Gv 3, 1-3.

[93] Tb 12, 6-7.

[94] 2 Cor 1, 12.

[95] 1 Cor 12, 13.

[96] Mt 12, 35.

[97] Cfr 1 Cor 10, 17.

[98] Gal 3, 28.

[99] Cfr Gv 1, 14.

[100] Cfr Ef 4, 15.

[101] Sal 4, 5; Ef 4, 26: «Adiratevi, ma
non peccate».



[102] Est 4, 13 (Vg, testo greco).

[103] Cfr Sir 6, 17.

[104] Sir 6, 15.

[105] SANT’AGOSTINO DI IPPONA, De
civitate Dei, I, 35.

[106] Gc 1, 8.

[107] Sal 118, 8 (Vg).

[108] Mt 20, 7.

[109] Cfr Gv 6, 35.

[110] ANTONIO MACHADO, Tutte le
poesie e le prose scelte. “Proverbios y
Cantares", XXIX, I Meridiani
Mondadori, Milano 2010 (traduzione
di Oreste Macrì).

[111] 2 Cor 4, 1-6.

[112] Gc 5, 16 (Vg).

[113] 1 Ts 5, 5.



[114] 2 Cor 7, 4.

[115] «Gesù, Gesù, sii per me sempre
Gesù!».

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/san-josemaria-
lettera-n-6-vocazione-missione-opus-

dei/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/san-josemaria-lettera-n-6-vocazione-missione-opus-dei/
https://opusdei.org/it/article/san-josemaria-lettera-n-6-vocazione-missione-opus-dei/
https://opusdei.org/it/article/san-josemaria-lettera-n-6-vocazione-missione-opus-dei/
https://opusdei.org/it/article/san-josemaria-lettera-n-6-vocazione-missione-opus-dei/

	Lettera n. 6 di san Josemaría Escrivá, sulle caratteristiche della vocazione all’Opus Dei e della sua missione evangelizzatrice al servizio della Chiesa
	Lettera n. 6 di san Josemaría Escrivá


