
opusdei.org

Lettera n. 29 di san
Josemaría Escrivá,
sulla missione
dell’opera di San
Gabriele
nell’evangelizzazione
del mondo e nella
promozione della
santità dei fedeli
laici

Pubblichiamo la Lettera n. 29 di
san Josemaría, datata 9 gennaio
1959 e stampata per la prima
volta nel gennaio del 1966.
L'edizione di questa lettera, il



cui titolo esteso è "Sull’opera di
san Gabriele: la vocazione dei
soprannumerari e la loro
missione nella santificazione
del mondo e della vita
matrimoniale e famigliare", è
stata curata da Luis Cano per
l'Istituto Storico San Josemaría
Escrivá. La traduzione in
italiano è di Giacomo Franchi.

05/12/2023

Introduzione, a cura di Luis
Cano

Nel 2020, la Collana delle Opere
Complete edita dall’Istituto Storico
San Josemaría Escrivá ha iniziato a
pubblicare il complesso delle Lettere
che il fondatore dell’Opus Dei scrisse,
nel corso della sua vita, per trattare
di aspetti centrali del carisma e della



storia dell’istituzione. Sono stati
pubblicati due volumi, che
comprendono otto Lettere. Quella
che presentiamo è una uscita
anticipata rispetto al programma
editoriale, con le medesime
caratteristiche formali di quelle date
alle stampe finora in lingua
italiana[1].

Sono documenti che raccolgono un
pensiero maturo del Fondatore su
molteplici temi e ai quali egli diede
forma definitiva nei suoi ultimi anni
di vita. Le intitolò Lettere, in corsivo,
perché non facevano parte del suo
epistolario ma costituivano un
genere a sé ed erano missive
destinate ai suoi figli spirituali di
ogni tempo, nelle quali voleva
mantenere con loro, mediante la
parola scritta, una conversazione
simile a quella di una tertulia. Le
tertulias, per come le intendeva san
Josemaría, erano e sono per i
membri dell’Opus Dei un momento



di vita familiare, di comunione e di
distensione, di formazione e persino
di preghiera. Una Lettera pertanto
non è una sorta di trattato, anche
quando ha carattere monografico,
come questa, che ha per argomento
l’opera di san Gabriele, uno dei
settori apostolici in cui si sviluppa
l’attività pastorale e di
evangelizzazione dell’Opus Dei.

La traduzione italiana della Lettera
n.29 dipende dall’edizione critica
spagnola, che intende offrire agli
studiosi e a qualunque lettore
interessato un testo sicuro sul quale
lavorare o meditare. Come per le
altre Lettere già pubblicate, non si è
voluta fare un’edizione ampiamente
commentata, riducendo le note al
minimo indispensabile, per non
distrarre il lettore e dare rilievo al
testo, finora inedito e in gran parte
sconosciuto anche a molti membri
dell’Opus Dei. Le note servono a
chiarire gli aspetti che, a giudizio



dell’editore, potrebbero non essere di
immediata comprensione per tutti, o
per contestualizzare affermazioni
che sessanta o più anni fa potevano
avere un significato molto diverso da
quello attuale, per ragioni di distanza
temporale o di evoluzione semantica.
Il compito di commentare e
approfondire questi testi o di
realizzarne l’esegesi teologico-
spirituale è lasciato quindi agli
specialisti che desiderino farlo,
poiché, come abbiamo detto, non è la
missione della presente edizione.

Contesto e storia della Lettera n.
29

Non abbiamo notizie circa il processo
redazionale di questa Lettera,
pubblicata dalla tipografia condotta
da donne dell’Opera a Villa Sacchetti
nel gennaio 1966, assieme ad altri
quattordici testi analoghi che
trattano di diversi argomenti: umiltà,
missione apostolica dei membri



dell’Opus Dei nel mondo,
santificazione del lavoro, itinerario
giuridico dell’Opera, apostolato nel
settore dell’insegnamento, i sacerdoti
nell’Opus Dei, l’opera di san Michele,
ecc.

La data apposta dall’autore (9
gennaio 1959) è senz’altro prossima
al momento della redazione del testo
ma non è possibile fare ulteriori
precisazioni temporali sul lavoro di
composizione da parte di san
Josemaría. Una volta stampata, fu
inviata a diversi paesi il 21 gennaio
1966[2].

San Josemaría aveva trattato
diffusamente il tema nel 1950,
quando aveva scritto l’Istruzione
sull’opera di san Gabriele, la sua
quarta e ultima, iniziata nel 1935[3].
Nel 1950 l’Opus Dei aveva ricevuto
l’approvazione definitiva delle
Costituzioni, dove la figura dei
soprannumerari era delineata



piuttosto in dettaglio,
sostanzialmente come la conosciamo
oggi. La loro vocazione alla santità e
all’apostolato in mezzo al mondo, gli
impegni formativi individuali e
collettivi, la pratica delle virtù e la
vita di preghiera, la chiamata a
illuminare tutte le nobili realtà
terrene con la luce di Cristo erano
illustrati nelle Costituzioni con le
medesime caratteristiche che si
possono riscontrare attualmente
nella vita di migliaia di
soprannumerari, sposati o meno.

In realtà, quasi tutto ciò che si trova
nelle Costituzioni del 1950 a
proposito dei soprannumerari era
stato aggiunto due anni prima, con
una significativa riforma degli statuti
dell’Opus Dei che il Fondatore aveva
presentato il 2 febbraio 1948 e la
Santa Sede approvato il 18 marzo del
medesimo anno. Fino a quel
momento le disposizioni statutarie
susseguitesi (1941, 1943 e 1947)



avevano trattato in maniera
minimalista la figura dei
soprannumerari, per diversi motivi
ma, fondamentalmente, perché non
era stato possibile prestare loro la
necessaria attenzione da parte
dell’Opera, come lo stesso san
Josemaría riconosceva[4]. Lo sviluppo
dell’Opus Dei, la possibilità di
contare su sacerdoti in esso
incardinati e su membri
sufficientemente formati e maturi
per occuparsi di questo settore,
assieme all’approvazione del 1947,
cambiarono la prospettiva: il
Fondatore considerò ormai giunto il
momento tanto atteso di sviluppare
tutte le potenzialità dell’opera di san
Gabriele[5].

L’Istruzione, pertanto, aveva un
legame immediato con
l’approvazione statutaria della figura
dei soprannumerari, giuridicamente
vincolati all’Opus Dei, con una vera
vocazione, con «un impegno pieno



con il Signore»[6] nell’Opera, come
diceva san Josemaría, pur potendo
dedicarsi solo alle iniziative
apostoliche compatibili con le
proprie circostanze familiari e
sociali[7]. Nell’Istruzione si diceva
tutto ciò con uno stile semplice e non
giuridico, per favorire la formazione
dei futuri membri; si illustrava loro
la ricchezza spirituale e apostolica
della vocazione del soprannumerario
e l’oggetto specifico dell’opera di san
Gabriele.

Nel 1962, dopo due tentativi non
andati a buon fine di trasformare
l’Opus Dei in una figura canonica
diversa da quella di istituto secolare,
che il Fondatore considerava
inadeguata per la sua evoluzione
verso le forme di vita consacrata, san
Josemaría iniziò a lavorare sulle 
Lettere.

La prima che fu stampata, di tutte la
più breve, ha proprio lo scopo di



comunicare ai suoi figli che di fatto
l’Opus Dei non poteva ormai più
essere considerato istituto secolare[8].

A questa Lettera ne seguirono altre,
più o meno brevi, destinate a
spiegare aspetti dello spirito e della
storia dell’Opera e rispondenti anche
a necessità formative di quel
momento, ma che il Fondatore
voleva lasciare alle generazioni
future per orientarle e ispirarle.

Poco per volta aumentarono di
numero e in estensione, fino ad
arrivare al gennaio 1966, quando fu
pubblicata questa, come abbiamo
detto, assieme ad altre quattordici.
Perché san Josemaría sentì il bisogno
di scrivere di nuovo a proposito
dell’opera di san Gabriele, cui aveva
dedicato una lunga Istruzione solo
qualche anno prima? Esistono varie
ipotesi. Anzitutto, si può notare che
torna sul medesimo tema anche in
altri documenti: all’opera di san



Michele e a quella di san Raffaele
sono pure dedicate una Istruzione e
una Lettera ciascuna.

Per qualche motivo, san Josemaría
ritenne necessario disporre di due
lunghi scritti per ognuno dei tre
argomenti. La sua idea iniziale era
che le Istruzioni fossero una guida
pratica per sviluppare ognuna delle
tre opere, mentre nelle Lettere
avrebbe ribadito gli stessi temi o
qualche punto specifico che gli
interessava sottolineare, senza
seguire un ordine rigoroso. Ci
sembra di poterlo dedurre da ciò che
scrisse in diverse occasioni come, ad
esempio, nella Lettera n. 13, al p. 13:

Ci sono dei miei scritti, le Istruzioni,
che, viste le loro caratteristiche, non
tengo in un cassetto: ve le metto
subito a disposizione per poterle
meditare e mettere in pratica. Vi
troverete elementi fondamentali
dello spirito dell’Opera e altre cose



provvisorie che non sono destinate a
perdurare. Le Lettere, invece,
possono e, a volte, devono aspettare:
non so quando avrete tra le mani
quella che sto scrivendo adesso. Non
avete bisogno, almeno per ora, di
questi documenti, perché gli aspetti
positivi li state vivendo, e anche
bene. Il resto – ripeto – appartiene
alla nostra storia interna e non è
questo il momento di fare storia.

Se si confronta il contenuto
dell’Istruzione sull’opera di san
Gabriele con la presente Lettera, si
notano evidenti differenze. La prima
fu scritta in un momento in cui le
attività per le persone non chiamate
al celibato avevano, per così dire,
appena spiccato il volo. Tra il 1947 e
il 1948 era stata ben profilata la
vocazione del soprannumerario,
erano pervenute le prime richieste di
ammissione ed era stata svolta la
prima convivenza.



Pertanto, sebbene fosse aumentato il
numero dei membri di questa
categoria, nel 1950 si era
praticamente agli inizi e bisognava
spiegare minutamente in che cosa
consisteva tale vocazione; come si
provvedeva alla cura pastorale dei
soprannumerari; quali virtù erano
chiamati a praticare; dove si sarebbe
indirizzato il loro impegno di
apostolato; come si sarebbero svolte
le loro riunioni e convivenze
formative; quale genere di
evangelizzazione avrebbero svolto
nel mondo e dove avrebbero potuto
esercitare il loro influsso cristiano,
ecc. In alcuni momenti l’Istruzione
offre suggerimenti dettagliati e
pratici.

La Lettera della quale ci occupiamo
parte da presupposti diversi rispetto
al 1950. Anche se non sappiamo
quando cominciò a redigerla,
conosciamo la data in cui la dette per
terminata (fine del 1965), quando il



mondo era già molto cambiato e si
intuivano prossime trasformazioni
sociali ancora più radicali, che
avrebbero avuto ripercussione su
parecchie dimensioni della vita
umana, anzitutto quella religiosa ma
anche quella morale e quella
familiare. Era urgente sottolineare
un aspetto dell’opera di san Gabriele,
già toccato nell’Istruzione ma che qui
assume un peso preponderante: la
portata evangelizzatrice di questa
attività non può esaurirsi in un
apostolato individuale ma deve
riversarsi su un mondo che si sta
allontanando drammaticamente da
Dio, almeno nell’Occidente. A una
lettura del documento, questi temi
appaiono predominanti, come
faremo rilevare nel riassumerne il
contenuto.

Nella Lettera compare anche un tema
al quale si sarebbe potuto accennare
nel 1950 ma che, nel 1965, era di
estrema attualità e importanza per il



Fondatore. Nel 1962 san Josemaría si
era convinto che bisognasse
abbandonare non appena possibile
la configurazione giuridica come
istituto secolare, per salvaguardare
la piena secolarità della vocazione
all’Opus Dei. Se c’è qualcosa che
caratterizza le Lettere di san
Josemaría stampate a partire dal
1962, è l’insistenza martellante sulla
secolarità dei membri, la differenza
tra la loro vocazione e quella dei
religiosi, la libertà di cui godono, la
loro piena appartenenza al mondo,
temi che non aveva bisogno di
ribadire nel 1950. Nella Lettera che
stiamo commentando, invece,
compaiono assai spesso,
evidentemente per marcare un
prima e un dopo, fissare per sempre
la genuina dottrina dell’Opus Dei
sulla natura laicale della vocazione
dei soprannumerari.

Pensiamo a un ultimo motivo che
poté spingere il Fondatore a scrivere



questa Lettera: quando essa venne
alla luce, a metà degli anni Sessanta,
l’opera di san Gabriele stava
conoscendo una grande diffusione in
diversi paesi. Avere un testo del
genere poteva essere assai utile per
la formazione di coloro che
dovevano occuparsi dei
soprannumerari e anche per
trasmettere a questi membri
dell’Opus Dei l’insegnamento del
Fondatore sui diversi temi che vi
sono trattati. L’opinione corrente su
alcuni di essi, come le questioni di
morale matrimoniale, era cambiata
profondamente rispetto al 1950 e nel
1966 era in corso un vasto dibattito,
di cui si dà conto in alcune note al
testo che pubblichiamo.

Contenuto della Lettera n. 29

San Josemaría dà inizio alla Lettera
spiegando che la salvezza portata da
Cristo è destinata a tutti gli uomini
senza alcuna eccezione. Tuttavia, pur



essendo la redenzione
sovrabbondante, si può constatare
che tanti ignorano Cristo e che il
male è prosperato nel mondo: «Nel
campo di Dio sulla terra, eredità di
Cristo, c’è zizzania, anzi, una gran
quantità di zizzania!» (n. 3). Dinanzi
a tale realtà, queste pagine sono un
appello a partecipare alla redenzione
con Cristo, a non rimanere
indifferenti. È necessario – afferma –
agire come lievito nella massa, in
modo lento e graduale, per
divinizzare gli uomini (nn. 1-9).

L’opera di san Gabriele – continua ai
nn. 10-15 – si nutre di grandi
prospettive apostoliche. Con essa
«riempiamo tutte le attività di questo
mondo di un contenuto
soprannaturale che contribuirà
efficacemente, nella misura in cui si
estenderà, a risolvere i grandi
problemi dell’umanità» (n. 10). È un
argomento-chiave della Lettera:
l’opera di san Gabriele non si limita a



migliorare la vita cristiana di coloro
che la frequentano ma muove, come
conseguenza dell’agire personale di
ognuno, a vivificare e illuminare le
realtà e le strutture temporali con la
vita e la luce di Cristo In questa
sezione, il fondatore parla della
vocazione dei soprannumerari,
sottolineandone la portata
evangelizzatrice e trasformante:
sono persone di ogni genere, di ogni
classe sociale, che possono esercitare
un influsso cristiano sia da posizioni
preminenti nella vita sociale, sia da
collocazioni molto modeste, con un
apostolato assai variegato, che copre
tutti gli ambiti della vita degli
uomini. Ne consegue l’importanza
della vocazione professionale
secolare, che fa parte della vocazione
di un soprannumerario ed è uno
degli aspetti che la distingue da altri
cammini nella Chiesa. La parte
centrale (nn.16-32) tratta anzitutto
del rapporto tra santità e apostolato
personale. Successivamente,



sviluppa ulteriormente il tema
principale della Lettera, già toccato
nella precedente sezione. Gli impegni
professionali e apostolici non si
orientano al solo apostolato
individuale ma si fondono
nell’aspirazione di un membro
dell’Opus Dei a costruire una società
più giusta e più cristiana. Pertanto,
san Josemaría esorta ad amare il
mondo e ad essere presenti, senza
timori, in tutte le iniziative e in tutte
le organizzazioni umane, senza
lasciare irresponsabilmente campo
libero ai nemici di Dio, evitando però
le rigidezze: «Dobbiamo, figli miei,
mantenere un atteggiamento
comprensivo, amorevole. Non
abbiamo nemici, non possiamo mai
essere settari: ci sforziamo di
annegare il male nell’abbondanza di
bene» (n. 25). La caratteristica del
lavoro di una persona dell’Opus Dei è
«un grandissimo amore per tutti gli
uomini, un cuore aperto a tutte le
loro preoccupazioni e problemi, una



comprensione senza limiti, che non
conosce discriminazioni ed
esclusivismi» (n. 26). Un cristiano,
però, non può dormire sugli allori:
con atteggiamento proattivo, sereno,
realista, bisogna impegnarsi «a
cristianizzare tutte le attività terrene:
mettere Cristo al vertice di tutte le
attività umane!» (n. 28). Si tratta,
nientemeno, di diffondere il
messaggio cristiano nel mondo
intero.

Una breve sezione (nn. 33-37) è
dedicata a illustrare alcune
caratteristiche della formazione dei
soprannumerari e san Josemaría si
sofferma in modo particolare sulla
libertà che deve presiedere a tale
formazione. Essi godono di uguale
libertà nel vasto campo delle scelte
personali e professionali e delle
soluzioni opinabili: «Libertà, figli
miei. Non aspettatevi mai dall’Opera
consegne temporali» (n. 36). Esorta
ognuno a cercare le soluzioni che, in



coscienza, ritiene più idonee a
risolvere i problemi temporali. Gli
dispiace che persone di Chiesa, per il
loro clericalismo, non comprendano
e non rispettino tale libertà.

Di seguito (nn. 38-42) espone
rapidamente altre caratteristiche
dell’apostolato dei soprannumerari:
non è un’attività ecclesiastica; deve
essere presieduto dall’umiltà; si deve
svolgere nell’esercizio dei doveri e
dei diritti civili, perché la vocazione
ha «carattere pienamente
secolare» (n. 41). Pertanto, ribadisce
il dovere di essere presenti, come
lievito cristiano, nelle attività degli
uomini, compresa la vita pubblica,
qualora se ne presentasse
l’occasione, considerando l’influsso
della legislazione civile sulla vita
degli uomini riguardo a questioni
moralmente rilevanti.

Dopo un cenno ai cooperatori (n. 43)
si sofferma su alcune iniziative



specifiche, come l’annuncio del
messaggio evangelico mediante i
mezzi di comunicazione di massa
(nn. 44-46); l’apostolato del
divertimento; la presenza nel mondo
della finanza e nei diversi ambiti
dell’economia e della politica (nn.
47-52).

Un’ultima sezione (nn. 53-58) è
dedicata alla vita familiare e al
matrimonio. In essa san Josemaría
propone criteri per vivere
santamente i doveri coniugali in
momenti in cui si stavano facendo
strada il permissivismo sessuale, la
mentalità contraccettiva e il divorzio.
La Lettera termina con l’esortazione
a seguire risolutamente la vocazione
ricevuta, sostenuti dalla
consapevolezza della propria
filiazione divina (nn. 59-60).

Note all'introduzione



[1] Per ulteriori dettagli si veda
l’introduzione di José Luis Illanes al
primo volume pubblicato:

Josemaría ESCRIVÁ, Lettere (vol.1),
Milano, Ares, 2021, pp. 11-39.

[2] Cfr. Nota 23/65 (nv) del 21 gennaio
1966, in AGP, serie E.1.3, 244-3.

[3] Cfr. Alfredo MÉNDIZ, Los
primeros pasos de la “obra de san
Gabriel” (1928-1950), “Studia et
Documenta” 13 (2019), pp. 243-269.

[4] Cfr. Relazione di Salvador Canals,
9 febbraio 1948, in AGP, serie L.1.1,
10-1-15.

[5] Dell’evoluzione della figura del
soprannumerario dal 1930 al 1950
tratto estesamente in un altro lavoro:
“Los primeros supernumerarios del
Opus Dei (1930-1950)”, in Santiago
MARTÍNEZ SÁNCHEZ – Fernando
CROVETTO (eds.), El Opus Dei.
Metodología, mujeres y relatos,



Pamplona, Thomson Reuters
Aranzadi, 2021, pp. 375-396.

[6] Istruzione per l’opera di san
Gabriele, in AGP, serie A.3, 90-2-2, n.
169.

[7] Cfr. Lettera di Josemaría Escrivá a
Pio XII, 2 febbraio 1948, in AGP, serie
L.1.1, 10-1-15, al n. 342. 3 degli
Addenda alle Constitutiones (in AGP,
serie L.1.1, 10-1-17).

[8] Lettera n. 28: sulla situazione
giuridica dell’Opus Dei, che di fatto
non è un istituto secolare, benché lo
sia di diritto; designata anche
dall’incipit Non ignoratis, è datata 2
ottobre 1958 e fu la prima Lettera a
essere stampata e inviata, prima del
15 febbraio 1964; 7 pp.



Lettera n. 29 di san Josemaría
Escrivá

Sulla missione dell’opera di San
Gabriele nell’evangelizzazione del
mondo e nella promozione della
santità dei fedeli laici

1. Siamo stati scelti dall’amore di Dio,
figlie e figli carissimi, per vivere il
cammino dell’Opera, sempre giovane
e sempre nuovo, questa avventura
umana e soprannaturale che consiste
nel corredimere con Cristo, nella
stretta e intima partecipazione
all’impazienza di Gesù di propagare
il fuoco che era venuto a gettare sulla
terra[1].

Egli, con la sua croce e il trionfo sulla
morte, stracciò il decreto di
condanna degli uomini[2] e li riscattò
tutti al prezzo immenso e infinito del
suo sangue: empti enim estis pretio
magno[3], siamo stati comprati a caro
prezzo. Ha mostrato all’intera



umanità, nessuno escluso, la
possibilità di una vita nuova, di
rinascere nello Spirito, di iniziare
un’esistenza da vincitori che possono
esclamare: Se Dio è per noi, chi sarà
contro di noi? Egli, che non ha
risparmiato il proprio Figlio, ma lo ha
consegnato per tutti noi, non ci
donerà forse ogni cosa insieme a
lui?... Io sono infatti persuaso che né
morte né vita, né angeli né principati,
né presente né avvenire, né potenze,
né altezza né profondità, né
alcun’altra creatura potrà mai
separarci dall’amore di Dio, che è in
Cristo Gesù, nostro Signore[4].
Splendido inno di certezza, di
pienezza, di divinizzazione, che il
povero fango umano non si sarebbe
mai potuto sognare di intonare!

2. Tuttavia, il Signore, che offre la
sua salvezza a tutti gli uomini, senza
fare discriminazioni di nazionalità,
razza, lingua, stato sociale[5], non
costringe nessuno ad accettarla.



Lascia liberi gli uomini: essi talvolta
non vogliono, obbligando Gesù a
ricevere le loro scuse meschine ed
egoiste, il loro rifiuto – habe me
excusatum[6] – dell’amorevole invito a
partecipare alla grande cena.

Dispiace constatare che, dopo venti
secoli, ci siano così pochi cristiani nel
mondo e che, tra coloro che si
dichiarano cristiani, ce ne siano così
pochi che posseggono la vera
dottrina di Cristo.

Vi ho già raccontato che una volta,
osservando un mappamondo, un
uomo che non era cattivo ma che
non aveva fede, mi disse: Guardi, da
nord a sud, da est a ovest, guardi. Gli
domandai: Che cosa vuole che guardi?
Mi rispose: Il fallimento di Cristo.
Tanti secoli passati a cercare di
mettere nel cuore degli uomini la sua
dottrina e guardi i risultati: non ci
sono cristiani. All’inizio mi rattristai
molto, ma subito dopo mi riempii di



amore e di gratitudine perché il
Signore ha voluto che cooperassimo
liberamente alla sua opera
redentrice. Cristo non è fallito: la sua
dottrina e la sua vita stanno
continuando a fecondare il mondo.
La sua redenzione è sufficiente e
sovrabbondante ma ci tratta da
esseri intelligenti e liberi e ha voluto
che, misteriosamente, diamo
compimento a ciò che manca nella
nostra carne, nella nostra vita, della
sua passione pro corpore eius, quod
est Ecclesia[7]. La redenzione è in atto
e voi ed io siamo corredentori. Vale
la pena giocarsi l’intera esistenza e
saper soffrire per amore, per portare
avanti le cose di Dio e aiutarlo a
redimere il mondo, a corredimere.
Pertanto, è giusto che voi ed io
proclamiamo le lodi di Dio: 
laudationem Domini loquetur os
meum, et benedicat omnis caro
nomini sancto eius[8]; canti la nostra
bocca la lode del Signore e benedica
ogni vivente il suo santo nome.



3. Non possiamo dimenticare, figli
miei, che il Signore ha detto che il
suo regno non è di questo mondo[9]

perché, permettendo che l’uomo usi
male della sua libertà, ha tollerato
che la zizzania cresca assieme al
buon grano fino al giorno della
mietitura[10]. E il male è prosperato!
Sin dall’infanzia della Chiesa, quando
ancora vivevano gli Apostoli, sorgono
eresie e scismi. Persecuzioni dei
pagani nei primi tempi della
cristianità, islam, protestantesimo e
adesso il comunismo. Nel campo di
Dio sulla terra, eredità di Cristo, c’è
zizzania, anzi, una gran quantità di
zizzania!

Finché non discenderà dal cielo la
città santa, la nuova Gerusalemme,
cielo nuovo e terra nuova[11], non ci
sarà tregua nel combattimento tra il
Signore dei signori e il Re dei re; quelli
che stanno con lui (…), gli eletti e i
fedeli[12], da una parte, e i servitori
della bestia e del figlio della



perdizione, l’avversario, colui che
s’innalza sopra ogni essere chiamato
e adorato come Dio, fino a insediarsi
nel tempio di Dio, pretendendo di
essere Dio[13], dall’altra.

4. Il nostro non è un ottimismo
sciocco e presuntuoso: è realismo.
Non possiamo pertanto ignorare la
presenza del male nel mondo o non
sentire la pressante responsabilità di
chi è stato convocato da Cristo a
combattere con Lui la sua bella
battaglia di amore e di pace.

Parecchi anni fa, predicando un
ritiro spirituale ai vostri fratelli,
facevo loro osservare la situazione
mondiale, che da allora non è molto
cambiata. Li invitavo a osservare, in
modo immaginoso, la macchia rossa
che si propaga rapidamente nel
mondo devastando ogni cosa e che
intende annientare ogni briciolo di
senso soprannaturale. E il progredire
di un’altra immensa ondata di



sensualità, di imbecillità, scusate,
poiché gli uomini tendono a vivere
come bestie.

Poi facevo loro notare che si
riconosce anche un altro colore che
non smette di avanzare,
specialmente nei paesi latini e in
modo più ipocrita in altre nazioni: un
clima anticlericale, di un
anticlericalismo cattivo, che vuole
relegare Dio e la Chiesa nel profondo
della coscienza o, detto più
chiaramente, all’ambito del privato,
senza che il fatto di possedere la fede
si possa manifestare nella vita
pubblica. Non esagero: sono tre
pericoli imminenti, evidenti e
aggressivi.

5. Non potete chiudere gli occhi di
fronte a questa realtà, sarebbe una
apatia intollerabile. Non voglio che vi
colmiate di pessimismo, inerzia e
indolenza ma piuttosto che vi
infiammiate della santa impazienza



di Cristo il quale, a passo veloce,
precedendo i discepoli – praecedebat
illos Iesus[14] – andava per l’ultima
volta a Gerusalemme, per essere
battezzato in un battesimo di cui il
suo spirito aveva un desiderio
fortissimo e incessante[15].

Sia sempre sulle vostre labbra e nelle
vostre anime una affermazione
definitiva, giovanile e audace: 
possumus[16], lo possiamo, se sentite
l’invito del Signore: Potete bere il
calice che io bevo, o essere battezzati
nel battesimo in cui io sono
battezzato?[17].

Un figlio di Dio nella sua Opera, pur
conservando sempre la serenità della
sua filiazione divina, non può
rimanere indifferente di fronte a un
mondo che non è cristiano e
addirittura non è umano. Infatti,
molti uomini non sono riusciti
ancora a raggiungere quelle
condizioni terrene di vita che



permettono di sviluppare lo spirito e
soffrono una specie di paralisi
riguardo a tutto ciò che non è
carnale. Si possono applicare loro le
parole della Scrittura: gente che vive
di istinti, ma non ha lo Spirito[18]. Per
quelle povere anime vale ciò di cui si
rammaricava san Paolo: animalis
homo non percipit ea quae sunt
Spiritus Dei[19], perché sono creature
meschine che non vedono la luce
spirituale, non comprendono le cose
dello Spirito di Dio.

6. Volgete però lo sguardo ai popoli
che hanno avuto un incremento
quasi incredibile di cultura e di
progresso; che, in pochi anni, hanno
raggiunto uno sviluppo tecnologico
meraviglioso che garantisce un
elevato livello di vita. Le loro
ricerche – è stupendo come Dio aiuta
l’intelligenza umana – avrebbero
dovuto spingerli ad avvicinarsi a Dio,
perché, nella misura in cui attingono
a ciò che è vero e a ciò che è buono,



provengono da Dio e conducono a
Lui.

Tuttavia, così non è: nonostante il
progresso, nemmeno loro sono più
umani. Non possono esserlo perché,
se manca la dimensione divina, la
vita umana, nonostante tutta la
perfezione materiale raggiunta, è
vita animale. Solo quando si apre alla
prospettiva religiosa, l’uomo realizza
la sua aspirazione a distinguersi
dalle bestie: la religione, da un certo
punto di vista, è come l’estrema
ribellione dell’uomo che non vuole
essere un bruto. Sul piano religioso,
figlie e figli miei, non c’è progresso,
non ci può essere superamento. Il
culmine del progresso è già stato
raggiunto: è Cristo, alfa e omega,
principio e fine[20]. Nella vita
spirituale non c’è nulla da inventare;
si può solo lottare per
immedesimarsi con Cristo, essere
altri Cristi, ipse Christus, innamorarsi
e vivere di Cristo che è lo stesso ieri e



oggi e per sempre: Iesus Christus heri
et hodie, ipse et in saecula[21]. Capite
perché vi ripeto continuamente che
non ho altra ricetta da darvi se non
la santità personale? Non c’è altro
figli miei, non c’è nient’altro.

7. È necessario un processo, un
lievito che divinizzi gli uomini e che,
mentre li rende divini, li faccia
autenticamente umani. Molti di
coloro che si definiscono discepoli di
Gesù, anche quelli che danno
pubblica dimostrazione di devozione,
hanno ancora bisogno di lievito. Il
lievito rende la pasta soffice e
leggera, porosa, la fa crescere, la
rende adatta per l’alimentazione.
Senza il lievito, la farina e l’acqua
non darebbero altro che una massa
compatta, indigesta, malsana.

Dio nostro Signore, in mezzo alle
grandi diserzioni, si è sempre
riservato un resto di uomini fedeli
che operassero come lievito nella



massa. Tornerà il resto, il resto di
Giacobbe, al Dio forte. Poiché anche se
il tuo popolo, o Israele, fosse come la
sabbia del mare, solo un suo resto
ritornerà[22]; i frutti residui restano
sull’olivo quando lo si scuote, quando
si racimola[23], dicevano i profeti. Così
anche nel tempo presente – scriveva
san Paolo ai romani – vi è un resto,
secondo una scelta fatta per grazia[24].
Gesù istituì come lievito solo alcuni:
il piccolo gruppo di santi uomini e
donne che collaboravano con i primi;
nei loro cuori aveva fatto una semina
meravigliosa.

8. Ai vostri primi fratelli facevo
osservare che eravamo in pochi. Con
grande sicurezza dicevo loro: meglio
così! Abbiamo di fronte delle masse?
Noi, però, siamo uniti dall’amore.
Essi, invece, anche se sembrano
uniti, vivono dispersi, perché li ha
riuniti l’odio, che esiste da sempre,
che nasce da un’esistenza egoista,
dall’eterna lotta delle creature ribelli



contro il loro Creatore. E aggiungevo:
vogliamo essere di più? Allora
dobbiamo essere migliori!

Figli della mia anima, il lievito non
agisce bruscamente, con violenza o
solo parzialmente, ma ha un effetto
lento e graduale che in virtù della
sua natura si propaga in tutta la
pasta. Oggi che, per grazia di Dio,
siamo tanti, potete rendervi conto dei
risultati ottenuti da quei pochi che
all’inizio ebbero fede in Dio e in
questo povero peccatore e sono stati,
come oggi lo siete voi, in quasi tutto il
mondo, un lievito efficace, grazie alla
vita soprannaturale, al lavoro, al
volontario spirito di sacrificio.

9. Per anni mi ha infiammato di
amore di Dio la considerazione del
forte desiderio di Gesù di incendiare
il mondo con il suo fuoco. Non
riuscivo a contenere l’ardore che mi
riempiva il cuore e che mi faceva
gridare, con le parole stesse del



Maestro: ignem veni mittere in
terram, et quid volo nisi ut
accendatur?... Ecce ego quia vocasti
me[25]; sono venuto a gettare fuoco
sulla terra, e quanto vorrei che fosse
già acceso!... Mi hai chiamato,
eccomi!

Tutti i miei figli devono nutrire il
desiderio di impegnarsi, quale che
sia il sacrificio necessario, a
riattivare per il servizio di Dio le
energie bloccate e intorpidite degli
uomini, facendo propria
l’esclamazione del Signore: misereor
super turbam[26], con affetto per la
folla.

Nessuno può starsene
tranquillamente nell’Opus Dei, senza
preoccuparsi delle masse prive di
personalità: gregge, branco, mandria,
come ho detto talvolta. Quante nobili
passioni nasconde la loro apparente
indifferenza, quante opportunità!



Dobbiamo servire tutti, imporre le
mani ad ognuno, come Gesù – 
singulis manus imponens[27] – per
riportarli in vita, per guarirli, per
illuminare la loro mente e
irrobustirne la volontà, affinché
possano essere utili! Trasformeremo
così il gregge in esercito, il branco in
schiera ed estrarremo dalla mandria
coloro che non vogliono essere
immondi.

Oggi l’Opera ha il profumo dei frutti
maturi[28] e osservandone il lavoro
fecondo non c’è bisogno di fede per
rendersi conto che il Signore ha
benedetto a piene mani la nostra
attività. Anni fa, nella mia orazione,
con gratitudine verso il Signore,
cantavo all’Opera una strofa della
mia terra: boccioletto, boccioletto /
già stai diventando rosa: / si avvicina
ormai il momento / che ti dica qualche
cosa. Figli miei, oggi avete nelle
vostre mani delle rose bellissime,
meravigliose, anche se hanno le



spine. È il momento di non
addormentarsi, di scuotersi, per
raccogliere la messe ottenuta con
tanto sforzo e offrirla a Cristo e alla
sua santa Chiesa.

10. Tutto il nostro apostolato è volto
direttamente a impregnare di senso
cristiano la società. Per di più, con
l’opera di san Gabriele riempiamo
tutte le attività di questo mondo di
un contenuto soprannaturale che
contribuirà efficacemente, nella
misura in cui si estenderà, a risolvere
i grandi problemi dell’umanità.

Tra i soprannumerari troviamo tutta
la gamma delle condizioni sociali,
delle professioni e dei mestieri. Tutte
le circostanze e le situazioni
dell’esistenza sono santificate dai
miei figli, uomini e donne, che si
dedicano, nella loro condizione e
nella posizione di cui godono nel
mondo, a cercare la perfezione
cristiana con pienezza di vocazione.



Dico con pienezza di vocazione
perché, nella situazione in cui li ha
posti Dio nella sua provvidenza, si
sforzano di corrispondere con piena
generosità alle richieste del Signore
che li ha chiamati nella sua Opera:
un servizio senza riserve alla Santa
Chiesa, al Romano Pontefice e a tutte
le anime come cittadini cattolici
responsabili.

La maggior parte dei miei figli
soprannumerari è sposata e per loro
l’amore e i doveri coniugali fanno
parte della vocazione divina. L’Opus
Dei ha fatto del matrimonio un
cammino divino, una vocazione. Da
più di trent’anni cerco di inculcare
nell’animo di tanta gente il senso
vocazionale del matrimonio.

Pur insegnando che la verginità e la
perfetta castità sono superiori al
matrimonio – non che sia io a dirlo: è
definito dalla Chiesa[29] – abbiamo



esaltato il matrimonio fino a farne
una vocazione.

Quante volte ho visto brillare gli
occhi di tanti uomini e donne:
credevano che fossero incompatibili
nella propria vita la dedizione a Dio e
un amore bello e casto e invece mi
sentivano dire che il matrimonio è un
cammino divino sulla terra!
Riprenderò più avanti questo tema.

11. Nel novero dei discepoli di Cristo
era rappresentata tutta la società del
tempo: lo seguivano tanto la gente
del popolo quanto le persone
influenti. Vi ho additato spesso due
dei suoi discepoli: Nicodemo, dottore
della legge e persona illustre,
probabilmente membro del Sinedrio,
e Giuseppe di Arimatea, uomo ricco,
membro dell’aristocrazia laica del
tribunale supremo di Gerusalemme.
Si muovevano con discrezione e
silenziosamente, ligi agli imperativi
della coscienza nella vita pubblica[30]



e con coraggio, con audacia, a viso
scoperto nei momenti difficili[31]. Ho
sempre pensato, e ve l’ho detto, che
questi due uomini, se vivessero oggi,
capirebbero bene la vocazione dei
soprannumerari dell’Opus Dei.

Come tra i primi seguaci di Cristo,
anche tra i nostri soprannumerari è
presente tutta la società attuale e
sarà sempre così: intellettuali e
uomini d’affari; professionisti e
artigiani; imprenditori e operai;
diplomatici, commercianti,
agricoltori, finanzieri e letterati;
giornalisti, uomini del teatro, del
cinema, del circo e dello sport.
Giovani e anziani. Sani e malati.
Un’organizzazione disorganizzata
come lo è la vita, meravigliosa; un
apostolato che tocca per davvero
tutti i settori, perché tutte le
vocazioni umane, dignitose e oneste,
diventano apostoliche, divine.



Ci interessano persone delle più
diverse provenienze professionali e
lavorative, di ogni condizione sociale,
in qualunque nodo, al momento o in
un eventuale futuro, della trama di
mutui servizi in cui consiste la
società degli uomini: tale insieme di
vive interrelazioni, infatti, deve
essere penetrato totalmente dal
lievito di Cristo.

12. Considerate, figlie e figli miei, che
non privilegiamo una professione o
una condizione sociale a scapito di
altre[32]. Il valore che vi ricerchiamo,
senza discriminazioni e lungi da una
visione classista, è quello del servizio
alla comunità, cosicché diamo rilievo
e valore anche alle occupazioni che
da parte di alcuni ricevono scarsa
considerazione sociale. Sono tutte
attività che cooperano al bene
temporale dell’intera umanità e, se
sono compiute con perfezione e per
un motivo soprannaturale, se le si
spiritualizza, cooperano anche



all’opera divina della Redenzione e
alimentano la fraternità tra tutti gli
uomini, facendoli sentire membri
della grande famiglia dei figli di Dio.
Non togliamo nessuno dal proprio
posto: è appunto nella situazione in
cui l’ha raggiunto la chiamata del
Signore, che ciascuno deve
santificarsi e santificare il suo
ambiente, la cerchia delle proprie
relazioni, quella che dà un senso alla
sua esistenza nel mondo. Anche in
questo condividiamo il sentire dei
primi cristiani.

Ricordate ciò che scriveva san Paolo
ai fedeli di Corinto: Ciascuno rimanga
nella condizione in cui era quando fu
chiamato. Sei stato chiamato da
schiavo? Non ti preoccupare; anche se
puoi diventare libero, approfitta
piuttosto della tua condizione! Perché
lo schiavo che è stato chiamato nel
Signore è un uomo libero, a servizio
del Signore! Allo stesso modo chi è
stato chiamato da libero è schiavo di



Cristo. Siete stati comprati a caro
prezzo: non fatevi schiavi degli
uomini! Ciascuno, fratelli, rimanga
davanti a Dio in quella condizione in
cui era quando è stato chiamato[33].

13. A tutti i livelli della società,
cercate, con la grazia di Dio,
vocazioni per la sua Opera in
particolare tra quelle persone che,
grazie al loro lavoro, si trovano in
punti vitali della convivenza umana,
nelle situazioni che sono, per così
dire, centri di attività o luoghi di
incontro e intersezioni di intense
relazioni sociali. Non mi riferisco
soltanto ai ruoli di vertice all’interno
di una comunità nazionale o
sovranazionale, dai quali, con spirito
di servizio, si può fare tanto per
ottenere che la società si strutturi
secondo i desideri di Cristo, garanzia
di vera pace e di autentico progresso
sociale.



Mi riferisco anche, perché hanno
altrettanto o maggior interesse, a
quei posti, professioni o mestieri che,
all’interno delle società minori, sono
per loro natura occasioni di mettersi
in contatto con moltissime persone,
dare un impronta cristiana alle loro
opinioni, influire sulla loro
mentalità, risvegliarne la coscienza,
con il continuo impegno di
apostolato dottrinale che deve
caratterizzare tutti i figli di Dio nella
sua Opera.

Per questo motivo vi ho detto spesso
che è importante – importa a Dio
nostro Signore – che vi siano molte
vocazioni tra le persone-chiave delle
piccole località: amministratori locali
(segretari comunali, consiglieri e
assessori, ecc.), maestri, barbieri,
ambulanti, farmacisti, ostetriche,
postini, camerieri, collaboratrici
familiari, giornalai, commessi, ecc.



Il nostro lavoro deve arrivare fino
all’ultima borgata, perché
l’aspirazione all’amore e alla pace
che ci muove impregnerà di spirito
cristiano tutte le attività terrene,
grazie a questo impegno capillare
per informare cristianamente le
cellule vive che costituiscono le
comunità superiori. Non ci sarà
alcun paesino in cui non vi sia
qualche soprannumerario a irradiare
il nostro spirito. Seguendo il nostro
stile abituale, quel mio figlio
cercherà di contagiare quanto prima
altre persone della sua santa
ambizione: ben presto lì vi sarà un
gruppo di figli di Dio nella sua Opera,
che sarà seguito nel modo migliore,
con i viaggi e le visite necessari,
perché non si debiliti ma resti vivace
e attivo.

Si comprende perfettamente, una
volta riscontrata la grandissima
varietà di soci dell’Opera, la nostra
pluralità: per ciò che riguarda la fede



o lo spirito dell’Opus Dei, che sono il
minimo comune denominatore,
possiamo usare il noi; per tutto il
resto, tutte le questioni temporali e
quelle teologiche opinabili,
numeratore immenso e
assolutamente libero, nessuno dei
miei figli può dire noi: deve dire io, 
tu, lui.

14. Sapete benissimo, figli miei, che
la nostra attività apostolica non ha
una finalità settoriale: esclude
qualsiasi delimitazione perché è
rivolta a tutte le articolazioni della
vita umana; perché innalza ed eleva
all’ordine soprannaturale e
trasforma in autentico lavoro di
anime tutti i servizi che gli uomini si
prestano reciprocamente nel sistema
della società.

Negli ultimi secoli, i religiosi di vita
attiva, per avvicinarsi al mondo,
benché sempre dall’esterno, si sono
dedicati a svolgere apostolati



specifici, infondendo lo spirito
cristiano in determinate iniziative
umane: educazione, beneficenza, ecc.
Un lavoro benemerito il loro, anche
se non aveva tanto l’obiettivo di
configurare o di esprimere la
vocazione specifica dei religiosi ma
piuttosto di sopperire alla mancanza
di iniziativa dei cittadini cattolici.
Costoro, forse perché era stata
trascurata la loro formazione
cristiana, non sentivano la necessità
di cristianizzare le istituzioni
temporali.

Tuttavia, in quest’opera, non
specifica della loro vocazione quanto
piuttosto di supplenza, i religiosi,
circoscrivendo la propria attività a
un determinato settore, finivano per
sentirsi limitati, poiché vi sono molti
ambiti umani che, pur essendo
decenti e onesti, sono totalmente
incompatibili con il loro stato: infatti,
la missione principale tipica dei
religiosi è di offrire al mondo, dal



quale si sono santamente esclusi, la
testimonianza della loro vita di
consacrazione. Inoltre, in molti paesi,
anche cattolici, il laicismo di questi
ultimi tempi sta scalzando i religiosi
dalle scuole e dalle istituzioni di
beneficenza o, per lo meno, tende a
limitare le loro attività non
strettamente religiose.

Con l’apostolato dell’Opera, i laici,
senza alcun tipo di supplenza[34],
prendono possesso, con piena
consapevolezza e responsabilità, del
campo specifico che Dio ha assegnato
come ambito della loro missione
ecclesiale. Svolgono un apostolato la
cui vastità è imprevedibile, poiché le
opportunità si confondono con le
possibilità che esprimono il lavoro
umano e le sue funzioni sociali.
Senza alcun pericolo di immobilismo,
tale apostolato sarà aperto a tutti i
cambiamenti strutturali che, con il
passare del tempo, potranno



verificarsi nella configurazione della
società.

Pertanto, non posso esimermi qui dal
considerare che è molto difficile che i
religiosi sentano una vocazione
ordinaria, professionale e secolare
(se l’avessero avuta non sarebbero
religiosi) e che dare loro una
formazione professionale sarebbe
difficile, dispendioso, un sovrappiù,
una forzatura. Penso che soltanto un
numero minimo di loro riuscirebbe a
raggiungere il livello medio dei
professionisti di questo mondo.

15. Per questo motivo, figli miei,
possiamo dire che su di noi grava la
preoccupazione e la responsabilità di
tutta la Chiesa – sollicitudo totius
Sanctae Ecclesiae Dei – e non dell’una
o dell’altra porzione particolare.
Dando appoggio al Romano Pontefice
e agli Ordinari diocesani, che hanno
una responsabilità ufficiale,
giuridica, de iure divino, noi, con una



responsabilità non giuridica ma
spirituale, ascetica, che nasce
dall’amore, offriamo a tutta la Chiesa
un servizio di indole professionale, di
cittadini che fanno arrivare la
testimonianza cristiana dell’esempio
e della dottrina fino ai punti più
remoti della società civile.

La storia dimostra il ruolo decisivo
che svolsero le istituzioni di ambito
universale come gli ordini e le
congregazioni religiose in momenti
difficili per l’unità della Chiesa. Noi,
che abbiamo ricevuto una vocazione
che non ha nulla a che vedere con
quella dei religiosi, siamo
un’associazione di ambito
universale, con una gerarchia
interna anch’essa universale, che ci
distingue chiaramente dai cosiddetti 
movimenti di apostolato[35] e ci rende
uno strumento dotato di coesione ed
efficacia per il servizio della Chiesa e
del romano Pontefice.



16. La vostra efficacia, figli miei, sarà
conseguenza della santità personale,
che si concretizzerà in opere
compiute responsabilmente e che
non si nascondono nell’anonimato.
Gesù, buon Seminatore, ci stringe
come chicchi di frumento nella sua
mano piagata, ci inonda del suo
sangue, ci purifica, ci monda, ci
inebria!

Poi, ci lancia generosamente nel
mondo, a uno a uno, sparpagliati,
come devono muoversi i suoi figli
dell’Opus Dei: perché il grano non si
semina a sacchi ma chicco per
chicco.

Ora siete luce nel Signore.
Comportatevi perciò come figli della
luce; ora il frutto della luce consiste in
ogni bontà, giustizia e verità[36]. È
inconcepibile e sarebbe una
menzogna, una ipocrisia, una
commedia, che la vita di un mio figlio
non producesse copiosi frutti



apostolici. Vi ripeto nuovamente che
costui sarebbe morto, putrefatto: iam
foetet[37]! E io, come ben sapete, i
cadaveri li seppellisco pietosamente.

Nel rapporto personale con i vostri
colleghi, parenti, amici e vicini, con
un impegno che spesso ho definito
apostolato di amicizia e di
confidenza, li scuoterete dal torpore,
aprirete vasti orizzonti alla loro
esistenza egoista e borghese,
complicherete loro la vita, aiutandoli
a dimenticare se stessi e a
comprendere i problemi degli altri.

State pur certi che se complicherete
loro la vita li condurrete – ne avete
fatto esperienza – al gaudium cum
pace, alla gioia e alla pace.

L’apostolato personale, che non è
un’attività anarchica perché seguite
gli orientamenti dottrinali e pratici
dei vostri direttori, fatto con
costanza, creerà un clima di serenità
attorno a voi e le vostre case saranno



l’immagine fedele di quelle dei primi
cristiani.

Con l’apostolato personale potrete
avvicinare i vostri amici e conoscenti
alle attività di formazione spirituale
e dottrinale dell’Opera (ritiri
spirituali, conferenze, circoli, ecc.) e
alla direzione spirituale con i nostri
sacerdoti: sono mezzi di
straordinaria efficacia, necessari, per
condurre a compimento la cura che
vi prendete personalmente delle loro
anime servendovi della vostra vita
professionale, della vostra
condizione sociale e della situazione
famigliare, di tutto, perché tutto
serve per l’apostolato.

17. Non dovete però limitarvi a
questo. Non potete accontentarvi di
portare qualche parente e amico a
un ritiro spirituale o di averli messi
in contatto con un sacerdote
dell’Opera. Il vostro impegno
apostolico non finisce qui. È



necessario anche che comprendiate
fino in fondo che svolgete un
apostolato fecondissimo quando vi
sforzate di dare un orientamento
cristiano alle professioni, alle
istituzioni e alle strutture umane in
cui lavorate e operate.

Fare in modo che tali realtà si
strutturino in base ai principi che
governano una concezione cristiana
della vita, significa fare un apostolato
ampio e profondo perché,
incarnando in tal modo lo spirito di
giustizia, garantite agli uomini di
poter vivere secondo la loro dignità
e, con l’aiuto della grazia di Dio,
offrite a molte anime la possibilità di
rispondere in prima persona alla
vocazione cristiana.

Quando parlo di giustizia, non
fermatevi al senso stretto di questa
parola perché, per far felici gli
uomini, non è sufficiente fondare i
loro rapporti sulla giustizia, che



attribuisce asetticamente a ciascuno
il suo: io vi parlo della carità, che
comprende e supera la giustizia, e
della carità di Cristo, che non è carità
ufficiale ma affetto.

18. In ambito sociale, pertanto,
evitate sempre di mettere le persone
una contro l’altra, perché un
cristiano non può avere mentalità
classista, di casta. Non abbassate gli
uni per innalzare gli altri, perché in
questo modo di fare si cela sempre
una concezione materialistica: date a
tutti la possibilità di sviluppare la
propria personalità e di elevare la
propria condizione attraverso il
lavoro. Non vi accontentate di
evitare gli odi, perché rientra nel
nostro denominatore comune fare
una semina di pace e di amore.

Figli miei, nell’intraprendere il
vostro lavoro, qualunque esso sia,
esaminate alla presenza di Dio se è
davvero uno spirito cristiano quello



che informa il vostro agire, tenendo
presente che il cambiamento delle
circostanze storiche, che modifica le
strutture sociali, può far sì che ciò
che in un dato momento era giusto e
buono poi smetta di esserlo.
Pertanto, dovete sempre esercitare
una critica costruttiva che contrasti
l’azione paralizzante e distruttiva
dell’inerzia.

19. Dobbiamo conquistare per Cristo
tutti i nobili valori umani: quello che
è vero, quello che è nobile, quello che è
giusto, quello che è puro, quello che è
amabile, quello che è onorato, ciò che
è virtù e ciò che merita lode, questo
sia oggetto dei vostri pensieri[38].
Dobbiamo riportare
immediatamente a Cristo qualunque
realtà emerga nella vita degli uomini,
scoprendone il significato divino.
Come vi ho ripetuto tante volte, non
perdete mai il punto di vista
soprannaturale. E qualunque cosa
facciate, in parole e in opere, tutto



avvenga nel nome del Signore Gesù,
rendendo grazie per mezzo di lui a Dio
Padre[39].

Senza perdere mai il contatto con le
strutture di questo mondo, sempre in
linea con i tempi, non avrete mai
bisogno del cosiddetto 
aggiornamento, perché nutrirete una
speranza comprensiva e
responsabile nei confronti del mondo
di qualunque epoca, con il desiderio
che si affermino i valori della libertà
e della dignità della persona nel
vostro servizio svolto in spirito di
unità e di carità.

Il Signore ha voluto che esprimiamo
con la nostra vocazione una visione
ottimistica della creazione, l’amore
per il mondo che palpita nel
cristianesimo. La speranza non può
mai mancare, né nel vostro lavoro né
nel vostro impegno per costruire la
città terrena. Allo stesso tempo, come
discepoli di Cristo che hanno



crocifisso la carne con le sue passioni
e i suoi desideri[40], tenete vivo il senso
del peccato e la consapevolezza della
necessità di una generosa
riparazione, in opposizione al falso
ottimismo dei nemici della croce di
Cristo[41] che misurano tutto
esclusivamente in termini di
progresso e di forze umane.

Costoro commettono il grande
peccato di dimenticare il peccato, e
alcuni pensano addirittura di averlo
tolto di mezzo. Non si rendono conto
che l’economia della Redenzione
prevede che il chicco di frumento,
per essere fecondo, deve essere
sepolto nella terra e morire[42]. Perché
molti – ve l’ho già detto più volte e
ora, con le lacrime agli occhi, ve lo
ripeto – si comportano da nemici della
croce di Cristo. La loro sorte finale
sarà la perdizione, il ventre è il loro
dio. Si vantano di ciò di cui
dovrebbero vergognarsi e non
pensano che alle cose della terra. La



nostra cittadinanza infatti è nei cieli e
di là aspettiamo come salvatore il
Signore Gesù Cristo, il quale
trasfigurerà il nostro misero corpo
per conformarlo al suo corpo
glorioso, in virtù del potere che egli ha
di sottomettere a sé tutte le cose[43].

20. Con profonda umiltà, facendo
affidamento sul nome del nostro Dio
e non sui nostri carri da battaglia e
sui nostri cavalli[44], siate presenti
senza timore in tutte le iniziative e in
tutte le organizzazioni degli uomini,
perché lì sia presente Cristo. In
riferimento al nostro modo di
lavorare, ho utilizzato le parole della
Scrittura: ubicumque fuerit corpus,
illic congregabuntur et aquilae[45],
perché Dio nostro Signore ci
domanderà conto e ragione del
nostro operato se, per negligenza o
pigrizia, ognuno di voi, in piena
libertà, non cercherà di partecipare
alle iniziative e alle decisioni degli
uomini dalle quali dipendono il



presente e il futuro della società. Una
caratteristica distintiva della vostra
vocazione è saper intervenire
prudentemente, il che non vuol dire
timidamente, nelle varie associazioni
e organizzazioni pubbliche e private
di ambito locale, nazionale o
internazionale, in modo attivo e
discreto, come agiscono gli angeli,
invisibili ma efficacissimi.

Non potete essere assenti – sarebbe
un delitto di omissione – da
assemblee, congressi, esposizioni,
incontri di scienziati o di operai,
corsi di formazione, ovvero da
qualunque iniziativa scientifica,
culturale, artistica, sociale,
economica, sportiva. Talvolta ne
sarete i promotori, ma per lo più le
organizzeranno altri e voi
parteciperete. Vi sforzerete sempre
di non assistervi passivamente ma,
sentendo il grato peso della vostra
responsabilità, farete in modo di
rendervi necessari, per il vostro



prestigio, la vostra iniziativa, la
vostra energia, così da dare il tono
appropriato e infondere lo spirito
cristiano in tutte le organizzazioni di
cui vi parlavo.

21. Dovete far parte, individualmente
e in modo attivo, delle associazioni
ufficiali e private, che non sono mai
estranee al bene temporale ed eterno
degli uomini, senza costituire un
gruppo, il che è impossibile dato che
godete, tutti e ciascuno, di una libertà
illimitata nell’ambito temporale.
Anche una società di cacciatori o di
collezionisti, tanto per fare un
esempio, possono essere utilizzate
per fare del gran bene o del gran
male: tutto dipende dagli uomini che
le dirigono o ne sono gli ispiratori.

Sebbene, come vi ho detto, operiate
in questi ambiti individualmente,
con libertà e responsabilità
personali, sappiate che rendete un
servizio a Dio nostro Signore quando



formate accanto a voi, dando loro
orientamenti e senza stravolgerne le
inclinazioni, dei fratelli che possano
sostituirvi o succedervi perché non
accada che, venendo a mancare uno
di voi, qualche settore rimanga
scoperto.

22. I primi cristiani fecero così. Non
avevano programmi sociali o progetti
umani da realizzare in ragione della
loro vocazione soprannaturale, ma
erano impregnati di uno spirito e di
una concezione della vita e del
mondo che non potevano non avere
conseguenze nella società cui
appartenevano. Con un apostolato
personale simile al nostro, facevano
proseliti e san Paolo, durante la sua
prigionia, era già in grado di inviare
alle chiese i saluti dei cristiani della
casa di Cesare[46].

Non vi commuove la bellissima
lettera che l’Apostolo scrive a
Filemone, viva testimonianza che il



lievito di Cristo, senza proporselo
direttamente, aveva dato un senso
nuovo alle strutture della società
servile[47] grazie all’influsso della
carità? Siamo di ieri: eppure, abbiamo
già invaso tutta la terra e i vostri
domini, le città, le isole, le rocche, i
municipi, le borgate, gli
accampamenti stessi, le tribù, le
decurie, la corte, il senato, il foro. A
voi abbiamo lasciato solo i templi,
scriveva Tertulliano poco più di un
secolo dopo[48].

23. Figli miei, riempitevi di speranza
e di coraggio: cerchiamo dunque ciò
che porta alla pace e alla edificazione
vicendevole[49] instancabilmente. Non
rendete a nessuno male per male.
Cercate di compiere il bene davanti a
tutti gli uomini. Se possibile, per
quanto dipende da voi, vivete in pace
con tutti[50].

Ricordate spesso, perché vi sia di
sprone, il lamento del Signore: filii



huius saeculi prudentiores filiis lucis
in generatione sua sunt[51]; i figli delle
tenebre sono più prudenti dei figli
della luce. Parole dure ma del tutto
calzanti, perché purtroppo si
avverano ogni giorno.

Intanto i nemici di Dio e della sua
Chiesa si muovono e si organizzano.
Con una costanza esemplare
preparano i propri quadri, mettono
in piedi scuole in cui formare
dirigenti e agitatori, diffondono le
loro idee nascostamente ma in modo
efficace, e portano nelle case e negli
ambienti di lavoro il loro germe che
distrugge ogni idea di religione.

Figli miei, oggi il marxismo, nelle sue
varie espressioni, è vivo: cerca
sistematicamente di fondare
scientificamente l’ateismo e con una
incessante propaganda, non tanto
chiassosa quanto da persona a
persona, critica qualsiasi spunto
religioso e intende sostituire la vera



fede e la vera speranza,
presentandosi come una fede e una
speranza mondane.

Non comprendo coloro che si
dichiarano cattolici e spalancano le
braccia al marxismo, condannato
ripetutamente dalla Chiesa in quanto
incompatibile con il suo
insegnamento, danno la mano ai
nemici di Cristo e trattano da nemici
i cattolici che non la pensano come
loro. Il cattolico che maltratta gli altri
cattolici e tratta con apparente carità
chi non lo è erra gravemente, viola la
giustizia, dissimulando il suo errore
con una falsa carità. Infatti, la carità
disordinata cessa di essere tale.

24. Bisogna imparare dall’avversario.
Siate accorti e prudenti e non
dormite: hora est iam nos de somno
surgere[52]: è ora di bandire la pigrizia
e il torpore. Non dimenticate che nel
mondo vi sono luoghi che in altre
epoche videro un gran fiorire di



chiese e attualmente sono terreni
incolti in cui non si sente più il nome
di Cristo. Sarebbe troppo comodo
cercare di giustificare questo
fallimento asserendo che rientra nei
piani di Dio scrivere diritto sulle
righe storte e che la causa di Dio
finisce sempre per trionfare.

È vero che Cristo trionfa sempre ma
spesso malgrado noi. Senza avere
uno spirito bellicoso o aggressivo, in
hoc pulcherrimo caritatis bello, con
una comprensione che accoglie tutti
e collabora con tutti gli uomini di
buona volontà – anche con coloro
che non conoscono o non amano
Cristo, pur senza transigere sugli
errori che professano – non
dimenticatevi che il Signore ha detto:
non crediate che io sia venuto a
portare pace sulla terra; sono venuto
a portare non pace, ma spada[53]. È
molto facile considerare solo la
mansuetudine di Gesù ed eludere,
poiché danno fastidio alla pigrizia e



al conformismo, le sue parole,
anch’esse divine, con cui ci sprona a
complicarci la vita.

25. A noi uomini, di solito, non piace
dire e difendere la verità, perché è
più comodo cercare di piacere a tutti,
senza correre il rischio di disgustarsi
con qualcuno. Dobbiamo, figli miei,
mantenere un atteggiamento
comprensivo, amorevole. Non
abbiamo nemici, non possiamo mai
essere settari: ci sforziamo di
annegare il male nell’abbondanza di
bene. Non facciamo un lavoro
negativo, contro qualcosa. È
affermazione, gioventù, gioia e pace,
non, però, a scapito della verità.
Poiché coltiviamo la libertà e la
personalità di ciascuno, noi, figli di
Dio nella sua Opera, siamo persone
che sanno pensare con la propria
testa, che non accettano
acriticamente le banalità, i luoghi
comuni che fanno furore o sono di
moda in una certa epoca. La nostra



formazione ci insegna a vagliare le
cose, prendendo ciò che è buono e
lasciando perdere tutto il resto.

Spesso bisognerà andare contro
corrente, come abbiamo fatto quasi
sempre, ideando nuovi procedimenti
e aprendo nuove strade, non per il
desiderio di essere originali ma per
lealtà a Cristo e ai suoi insegnamenti.
Seguire la corrente è facile ma
mostrarsi arrendevoli denota spesso
una mancanza di responsabilità.

Non c’è dubbio che dovete vivere
senza anacronismi in mezzo alla
gente del vostro tempo,
condividendone la mentalità e i
costumi, però pronti sempre a
rispondere a chiunque vi domandi
ragione della speranza che è in voi[54].
Non può succedere che il fatto di non
dovervi adattare, perché siete in
mezzo a gente come voi, impedisca di
riconoscervi come discepoli del
Signore. Quanto sentimentalismo,



quanto timore e quanta viltà ci sono
in certe smanie di adattamento!

26. Figli della mia anima, dietro le
mie parole non dovete vedere altro
che un grandissimo amore per tutti
gli uomini, un cuore aperto a tutte le
loro preoccupazioni e problemi, una
comprensione senza limiti, che non
conosce discriminazioni ed
esclusivismi.

Rendetevi conto che ciò che ci spinge
a non perderci d’animo – caritas
enim Christi urget nos[55] –, a essere
sempre insoddisfatti delle posizioni
raggiunte, a non dormire sugli allori,
non è il timore, visto che non
abbiamo paura di nulla e di nessuno,
e tanto meno di Dio che è nostro
Padre, ma il senso di responsabilità
di chi un giorno dovrà render conto
al Signore della propria missione di
corredentore.

Non siate pigri nel fare il bene, siate
invece ferventi nello spirito[56], fate



buon uso del tempo[57], perché la vita
è breve: poiché dunque ne abbiamo
l’occasione, operiamo il bene verso
tutti, soprattutto verso i fratelli nella
fede[58]. Riempite d’amore questo
nostro povero mondo, perché ci
appartiene, è opera di Dio e ce ne ha
fatti eredi: dabo tibi gentes
hereditatem tuam et possessionem
tuam terminos terrae[59]. Sappiate
bene che chiunque sa fare il possibile
ma Dio nostro Signore ci chiede di
fare cose che ci sembreranno
impossibili e ci concede la sua grazia
per riuscirci.

27. Non fate teorie, siate realisti.
Vedete cose così grandi, tanto da fare,
tante iniziative, tante possibilità, che
potreste darvi per soddisfatti e
dimenticarvi delle cose concrete – 
hodie, nunc – che un giorno vi
permetteranno di realizzare tutto
ciò.



In questa bellissima lotta, mantenete
la serenità. L’agitazione disordinata è
perniciosa. Corripite inquietos[60]

scriveva san Paolo alla comunità dei
cristiani di Tessalonica. Sentiamo
infatti – diceva loro – che alcuni fra
voi vivono una vita disordinata, senza
fare nulla e sempre in agitazione[61] e
indicava loro l’unico rimedio, che
non è altro che il compimento del
dovere: quando facciamo quello che
dobbiamo e abbiamo il controllo di
ciò che facciamo, stiamo realizzando
i grandi progetti di Dio. A questi tali,
esortandoli nel Signore Gesù Cristo –
continuava l’Apostolo –, ordiniamo di
guadagnarsi il pane lavorando con
tranquillità[62].

28. Quanto si aspetta il Signore dal
vostro lavoro perseverante,
appassionato ed entusiasta, anche se
spesso mancano una passione e un
entusiasmo sensibili, volto a
cristianizzare tutte le attività terrene:



mettere Cristo al vertice di tutte le
attività umane!

Questo lavoro compete in particolare
ai miei figli soprannumerari, anche
alle donne, così energiche – talvolta
più degli uomini – nel portare il sale
e la luce di Cristo in tutti gli ambienti
in cui operano: la famiglia, la vita
sociale, le più diverse attività
professionali.

Rileggete quel passo dell’Antico
Testamento in cui Giuditta ribalta la
decisione del popolo e dei suoi capi
che intendono consegnare la città
all’esercito nemico. Dice il testo
sacro: Venne dunque a conoscenza
delle parole esasperate che il popolo
aveva rivolto al capo della città (…). 
Subito mandò la sua ancella che
aveva in cura tutte le sue sostanze a
chiamare Cabrì e Carmì, che erano gli
anziani della sua città. Vennero da lei
ed ella disse loro: “Ascoltatemi, capi
dei cittadini di Betulia. Non è un



discorso giusto quello che oggi avete
tenuto al popolo (…). Chi siete voi
dunque che avete tentato Dio in
questo giorno e vi siete posti al di
sopra di lui in mezzo ai figli degli
uomini? Certo, voi volete mettere alla
prova il Signore onnipotente, ma non
comprenderete niente, né ora né
mai”[63]. Un rimprovero pieno di
energia e di audacia che rivela come
una donna piena di Dio e di
ardimento, fedele alla sua coscienza,
può influire sul corso della vita
pubblica, di solito in modo silenzioso,
discreto ed efficacissimo, quando si
tratta di difendere gli interessi di
Cristo. Meditate anche sulla fortezza
di Maria Santissima e delle sante
donne che rimasero ai piedi della
croce con fortezza e determinazione,
mentre gli uomini disertavano, nel
momento della viltà generale.

Figlie e figli miei, se conservate il
buono spirito si potrà dire di voi oggi
ciò che gli Atti dicono degli apostoli



di Gesù: molti segni e prodigi
avvenivano fra il popolo per opera
degli apostoli[64]. I vostri non saranno
miracoli spettacolari ma vi
garantisco che saranno veri miracoli.

29. Nella vita professionale e
pubblica e, in genere, in tutto
l’ambito temporale, ognuno di voi
opera con libertà e responsabilità
personale, formandosi le proprie
opinioni per come gli detta la
coscienza e con una meravigliosa
varietà di opzioni possibili.

Non esiste la possibilità che
compromettiate né la Chiesa né
l’Opera, perché possedete una 
mentalità pienamente laicale e quindi
amica di una libertà che è delimitata
soltanto dalla dottrina e dalla morale
di Cristo.

I fini e i mezzi dell’Opera di Dio non
sono temporali ma tutti
esclusivamente soprannaturali,
spirituali. L’Opera esclude, è estranea



a interessi umani, politici, economici.
Per sua natura trascende la società
terrena e, pertanto, non potrà mai
vincolarsi a una determinata cultura,
legarsi a una particolare situazione
politica o rimanere ancorata a una
data epoca della storia del mondo.

Talvolta l’Opus Dei propone
istituzionalmente attività e iniziative
apostoliche. Sono iniziative
educative, di propaganda cristiana,
di assistenza, note a tutti e aperte a
tutti, anche ai non cattolici e ai non
cristiani, create nel rispetto della
legislazione civile di ogni paese. Tali 
opere corporative non sono attività
ecclesiastiche ma solo e
semplicemente iniziative
professionali di alcuni cittadini,
sebbene con caratteristiche e fini
apostolici.

30. Che la nostra Opera sia
totalmente estranea agli interessi
mondani, alle iniziative economiche



e alle strutture societarie, alla
politica, non significa tuttavia che
resti indifferente allo spirito che
deve animare le istituzioni della città
terrena o alla mancanza di tale
spirito. Ci importa che i cittadini
siano pienamente consapevoli dei
loro doveri civici e che li adempiano
con rettitudine e con un senso
cristiano della vita.

Ho detto tante volte che nel
catechismo della dottrina cristiana
che si insegna ai bambini
dovrebbero essere incluse alcune
domande e risposte circa tali doveri
perché, fin dall’infanzia, si imprima
nella loro mente che sono precetti
divini e più avanti, divenuti adulti, si
sentano obbligati in coscienza ad
adempierli.

31. Talvolta viene fraintesa la
distinzione che pose il Signore tra le
cose di Dio e quelle di Cesare[65].
Cristo definì le giurisdizioni di due



autorità, la Chiesa e lo Stato, per
scongiurare gli effetti nocivi del
giurisdizionalismo e del clericalismo.
Sancì la dottrina di un sano 
anticlericalismo che è amore
autentico e profondo per il
sacerdozio – è penoso che l’eccelsa
missione sacerdotale si abbassi e si
degradi intromettendosi in faccende
mondane e meschine – e affermò
l’autonomia della Chiesa di Dio e la
legittima autonomia della società
civile quanto al suo regime e alla sua
strutturazione tecnica.

La distinzione stabilita da Cristo,
tuttavia, non significa in alcun modo
che si debba relegare la religione al
tempio, alla sagrestia, o che le realtà
umane siano da gestire ai margini di
ogni legge divina e cristiana.
Vorrebbe dire rinnegare la fede di
Cristo, che richiede l’adesione di
tutto l’uomo, anima e corpo,
individuo e membro della società.



Il messaggio cristiano illumina
l’intera vita degli uomini, di tutta la
persona, non solo l’ambito ristretto
di alcune devozioni praticate a
seconda delle preferenze individuali.
Il laicismo, invece, è il rifiuto della
fede operosa, che sa che l’autonomia
del mondo è relativa e che su questa
terra il senso ultimo di ogni cosa
risiede nella gloria di Dio e nella
salvezza delle anime.

32. Capite pertanto perché all’Opera,
come alla Chiesa, di cui è un organo
vivo, interessi la società umana, in
cui vi sono diritti inalienabili di
Cristo da proteggere. Ci si può anche
spingere a dire che tutta l’attività
apostolica dell’Opus Dei si riduce a 
dare dottrina, affinché tutti i suoi
membri e le persone che ne ricevono
la formazione svolgano
singolarmente una azione apostolica
di indole professionale, santificando
la professione, santificandosi nella



professione e santificando gli altri
con la professione.

Vi ho detto tante volte che di solito
l’Opera non svolge un’azione esterna,
come se non esistesse. Sono i suoi
membri ad agire nell’ambito della
legislazione civile di ogni paese, di
cui sono rispettosi. L’attività
dell’Opus Dei è volta principalmente
a impartire ai soci una intensa
formazione spirituale, dottrinale e
apostolica.

Il lavoro dell’Opera è come una
grande catechesi, un vasto impegno
di direzione spirituale che illumina,
consiglia, indirizza, sprona e rafforza
la coscienza di tante anime affinché
non si imborghesiscano, serbino viva
la loro dignità cristiana, esercitino i
diritti e adempiano i doveri di
cittadini cattolici responsabili.

33. Figlie e figli miei
soprannumerari, la formazione che
l’Opus Dei vi dà è flessibile: si adatta



alla vostra situazione personale e
sociale come un guanto alla mano.
Nella direzione spirituale potete
esporre con grande schiettezza le
circostanze del vostro lavoro e della
vostra famiglia, i vostri obblighi
sociali, perché, pur essendo unici per
tutti lo spirito e i mezzi ascetici, si
possono e si devono concretizzare
senza rigidità a seconda della
situazione di ciascuno.

Parlate sinceramente con i vostri
Direttori, affinché le eventuali
difficoltà, spesso immaginarie e che
hanno sempre una soluzione, non
turbino mai la libertà e la pace del
vostro spirito. Tenete presente che la
formazione spirituale che riceviamo
è agli antipodi della complicazione,
dello scrupolo, dell’inibizione: quello
dell’Opera è uno spirito di libertà, ci
semplifica la vita, ci impedisce di
essere contorti, ingarbugliati, ci porta
a dimenticarci di noi stessi e a
preoccuparci generosamente degli



altri. Solo in casi eccezionali dovrete
recarvi nelle case in cui abitano in
famiglia i numerari per ricevere la
formazione: è più rispettoso della
discrezione incontrare i direttori e gli
zelatori sul vostro posto di lavoro, a
casa vostra, per la strada, da dove il
Signore ci ha presi con la chiamata.
Per ricevere la formazione collettiva
non è indiscreto recarsi nella sede di
una delle nostre opere apostoliche,
perché hanno porte e finestre
spalancate e sono aperte a tutti.

34. L’Opera, assieme alla formazione
ascetica, vi offre una solida
formazione dottrinale che è parte
integrante del denominatore
comune, l’aria di famiglia, di tutti i
figli di Dio nel suo Opus Dei. Avete
bisogno di una base di idee chiare sui
temi fondamentali, per essere in
grado di illuminare tante menti e di
difendere la Chiesa dagli attacchi che
a volte la raggiungono da ogni lato:
idee chiare sulle verità dogmatiche e



morali; sui principi essenziali della
famiglia e dell’insegnamento
cristiano; sui diritti al lavoro, al
riposo, alla proprietà privata, ecc.;
sulle libertà fondamentali di
associazione, di opinione, ecc.
Potrete così sperimentare
gioiosamente la verità di quelle
parole: veritas liberabit vos[66], perché
la verità vi darà gioia, pace ed
efficacia.

Nelle convivenze annuali, che vi
aiutano a mantenere il fervore degli
inizi, migliorano la vostra cultura
religiosa e vi fortificano per
l’apostolato, nei circoli di studi, nelle
conferenze, nei corsi speciali, ecc.,
ricevete assiduamente una
formazione dottrinale ampia e una
costante informazione sui temi caldi
dell’attualità inquadrati con un
criterio di giudizio cristiano.

Completerete tale formazione con
alcune letture: avrete sempre la



possibilità di iscrivervi a qualche
biblioteca circolante e di farvi
iscrivere anche altre persone che
non appartengono all’Opera.
Impegnatevi molto ad assimilare gli
insegnamenti che ricevete in modo
che non ristagnino, e sentite il
bisogno e il grato dovere di portare
ad altre menti la vostra formazione,
affinché si concretizzi in opere
buone, piene di rettitudine, anche in
altri cuori.

A questo scopo è indispensabile che i
direttori locali che si occupano dei
soprannumerari si impegnino con
dedizione nel loro lavoro, perché
nessun soprannumerario, nessuno
dei miei figli, si senta mai solo.
Bisognerà anche programmare
accuratamente la loro formazione
durante le ferie e per eventuali
situazioni di isolamento.

I miei figli incaricati di governare e
dirigere i propri fratelli dovranno



spesso rinunciare a figurare in
ambito professionale per essere le
fondamenta nascoste di un lavoro di
portata molto più ampia. Non
devono poi dimenticare che le
attività di governo e di formazione,
come quelle di chi si dedica a tempo
pieno alle nostre iniziative
apostoliche istituzionali, sono
sempre anch’esse un lavoro
professionale.

35. L’Opera forma i suoi membri
affinché ognuno di loro, con la sua
libertà, svolga il proprio lavoro in
mezzo al mondo con spirito
cristiano. I direttori dell’Opera non
potranno mai imporre alcuna
opinione in questioni temporali e
ciascuno di voi – ripeto – agisce in
piena libertà secondo ciò che gli
detta la sua coscienza ben formata.

Nel 1939, subito dopo la fine della
guerra civile spagnola, predicai nei
dintorni di Valencia un corso di ritiro



spirituale nel collegio universitario
di una fondazione privata. Durante
la guerra era stato trasformato in
caserma dai comunisti. In un
corridoio trovai una grande scritta,
fatta da qualche non conformista, che
recitava: ogni viandante segua il suo
cammino. Volevano toglierla ma io li
fermai: lasciatela – dissi loro –, mi
piace: possiamo imparare anche dagli
avversari[67]. Specialmente da allora,
quelle parole mi sono servite spesso
di spunto per la predicazione.
Libertà: ogni viandante segua il suo
cammino. È assurdo e ingiusto
cercare di imporre agli uomini di
pensarla tutti allo stesso modo su
questioni in cui la dottrina di Cristo
non pone limiti.

Libertà assoluta in tutto l’ambito
temporale, perché non esiste
un’unica formula per regolare in
senso cristiano le cose del mondo: vi
sono molte formule tecniche per
risolvere i problemi sociali,



scientifici, economici e politici;
saranno tutte cristiane purché
rispettino quel minimo di principi
che non si possono ignorare senza
violare la legge naturale e gli
insegnamenti evangelici.

Libertà nell’ambito temporale e
anche nella Chiesa, figli miei. Sono
molto anticlericale,
dell’anticlericalismo sano di cui vi
parlo tanto spesso, e lo sarà anche
chi condivide il mio spirito. Negli
ambienti clericali, carenti del buono
spirito sacerdotale, si creano troppo
spesso dei monopoli con il pretesto
dell’unità, si cerca di intruppare le
anime, si attenta alla libertà delle
coscienze dei fedeli, che devono
poter andare a cercare dove meglio
credono e da chi preferiscono la
direzione e la formazione spirituale;
si moltiplicano divieti inutili –
sarebbe già molto se si osservassero i
comandamenti di Dio e i precetti



della Chiesa – che creano conflitti
psicologici in chi li deve rispettare.

36. Libertà, figli miei. Non aspettatevi
mai dall’Opera consegne temporali.
Non possederebbe il mio spirito chi
osasse forzare la libertà che l’Opera
riconosce ai suoi figli, per imporsi
alla personalità individuale di ogni
figlio di Dio nell’Opus Dei.

Siete voi che dovete essere pronti,
grazie alla formazione che ricevete, a
decidere spontaneamente come
comportarvi di fronte ai problemi
umani e sociali che richiedono una
risposta corretta.

Spetta a voi e ai vostri concittadini
correre coraggiosamente il rischio di
cercare soluzioni umane e cristiane
ai problemi di ordine temporale in
cui vi imbatterete, a seconda di quel
che vi detta la coscienza, perché non
c’è mai una risposta unica. Sarebbe
inutile aspettarsi che l’Opera vi desse
le soluzioni bell’e fatte: non è



capitato, non capita e non capiterà
mai, è contro la nostra natura.
L’Opera non è paternalista, nel senso
peggiorativo di questa parola di
significato ambiguo. I direttori
confidano nella vostra capacità di
reazione e di iniziativa: non vi
prendono per mano. Sul piano
spirituale nutrono per voi sentimenti
paterni, addirittura materni,
improntati a un paternalismo buono.

È impossibile, pertanto, che
formiamo nel seno della società un
cosiddetto gruppo di pressione,
proprio in virtù della libertà di cui
godiamo nell’Opus Dei. Infatti, non
appena i direttori esprimessero un
concreto punto di vista su una
questione temporale, tutti gli altri
membri dell’Opus Dei che la
pensassero diversamente si
ribellerebbero legittimamente e io mi
troverei nella penosa situazione di
dover benedire e lodare chi rifiutasse
categoricamente di obbedire – ma



deve informarne quanto prima i
direttori regionali o il Padre – e
rimproverare con santa indignazione
i direttori che pretendessero di
esercitare un’autorità che non
hanno. Sarebbero meritevoli di
biasimo severo anche i miei figli che
in nome della propria libertà
volessero limitare la legittima libertà
dei propri fratelli, cercando di
imporre il loro punto di vista su
questioni temporali o opinabili.

Coloro che si ostinano a non vederci
chiaro e a inventarsi segreti mai
esistiti e di cui non ci sarà mai
bisogno, lo fanno certamente ex
abundantia cordis, perché loro sono
abituati così. Non potranno mai
camminare a testa alta e guardare gli
altri limpidamente negli occhi come
noi, perché non abbiamo nulla da
nascondere, anche se ognuno ha le
proprie miserie e lotta interiormente
per contrastarle.



37. Il fatto è che in questi
trentun’anni alcuni hanno guardato
con invidia al nostro lavoro, altri con
poca simpatia, perché non provano
simpatia per la Chiesa che serviamo
per il bene di tutti gli uomini; ci sono
poi alcuni, pochi per fortuna, che,
avendo una mentalità clericale, non
sono in grado di comprendere il
lavoro essenzialmente laicale dei
miei figli. Ci sono anche altri che non
sanno o non vogliono ricordare che
Dio nostro Signore concede una
grazia particolare alle anime che gli
si dedicano, e per spiegare la
vivacità, la diffusione e l’efficacia
degli apostolati dell’Opera si
inventano motivazioni umane,
assolutamente false, perché i suoi
fini sono soprannaturali come sono
spirituali i mezzi che utilizziamo: la
preghiera, il sacrificio e il lavoro
santificato e santificante.

C’è chi non è capace di rispettare e
comprendere la libertà degli altri, ed



è impermeabile all’idea che i membri
dell’Opus Dei possano avere in
comune un fine solamente spirituale
e che concordino solo su quello, che
godano nelle questioni temporali
della stessa libertà degli altri laici
loro concittadini e che debbano
convivere fraternamente con tutti.

Alcune di queste persone, vi dicevo,
vengono dal chiuso delle sagrestie e
sono abituate a vedere che i religiosi
sono soliti esprimere le loro opinioni
d’accordo con la scuola della
rispettiva famiglia religiosa o con il
pensiero dei loro superiori. Con 
questo pregiudizio di natura clericale
hanno voluto pertanto etichettare
l’Opus Dei o me personalmente come
monarchico o repubblicano, quando
non mi hanno chiamato massone,
perché non ho escluso alcuna anima
dalla nostra attività di figli di Dio.

38. Il vostro lavoro apostolico, figli
miei, non è un’attività ecclesiastica[68]



e sebbene di per sé nulla impedisce
che facciate parte di qualche
associazione di fedeli, non sarà la
cosa normale, perché lo specifico
apostolato per il quale l’Opera vi
prepara, quello che Dio vuole da noi,
non ha carattere confessionale[69].
Con la nostra discrezione, viviamo
una meravigliosa umiltà collettiva,
poiché lavorando silenziosamente,
senza far sfoggio di risultati e di
successi ma anche, ripeto, senza
misteri o segreti che non ci servono
per servire Dio, non vi distinguete
dagli altri fedeli cattolici, proprio
perché tali siete, e non ricevete
applausi per il buon seme che
spargete.

Ad ogni modo, in particolare in
ambienti rurali, dove fare
diversamente potrebbe risultare
strano, alcuni di voi possono
impegnarsi in confraternite e in altre
attività apostoliche parrocchiali, per
animarle e ravvivarle, senza però



assumere, di solito, incarichi
direttivi. Pertanto, coloro che
dirigono associazioni di fedeli che,
disgraziatamente, aspirano al
monopolio, non devono temere che
ci sostituiamo al loro esclusivismo
dittatoriale, perché per noi è pacifico
che per fare quel lavoro ci sono già
loro. Noi dobbiamo seguire il nostro
stile che è ben diverso.

Da fedeli cristiani quali siete,
tuttavia, se le circostanze esterne e
una maggiore efficacia apostolica
non consigliano di fare
diversamente, partecipate alle
cerimonie del culto pubblico che la
società in quanto tale deve rendere a
Dio. Mi è capitato spesso di osservare
con rammarico cerimonie di culto in
cui mancava la comunità, la famiglia,
il popolo di Dio. Sono certo che,
grazie alla vostra fedeltà, si potrà
celebrare un culto pubblico sobrio e
dignitoso, senza le esagerazioni ed



esasperazioni che spesso lo rendono
alquanto pittoresco.

39. Torno a dirvi, figli miei, che
dovete dedicarvi al vostro apostolato
specifico come cittadini che
professano una piena e sincera
fedeltà alle autorità statali, secondo
la dottrina evangelica e apostolica[70],
obbediscono fedelmente alle leggi
civili, osservano tutti i doveri civici,
senza sottrarsi ad alcuno, e
esercitano tutti i diritti, senza
dimenticarne imprudentemente
alcuno, per il bene della collettività.
Un esempio vivo da imitare
nell’esercizio dei diritti civili lo
troviamo più di una volta nel
comportamento di san Paolo, come
riferisce il libro degli Atti degli
Apostoli. Con una fermezza virile che
potrà sembrare arroganza ai timidi
ma è fortezza d’animo senza
inibizioni, l’apostolo dichiara,
quando è necessario, la sua
condizione di cittadino romano e



pretende, senza falsa umiltà, di
essere trattato come tale: ci hanno
percosso in pubblico e senza processo,
pur essendo noi cittadini romani, e ci
hanno gettato in carcere; e ora ci
fanno uscire di nascosto? No davvero!
Vengano loro di persona a condurci
fuori![71].

Con questa stessa fermezza parlava
al carceriere di Filippi. È
meravigliosa, poi, la conversazione
piena di signorilità che Paolo, sul
punto di essere flagellato a
Gerusalemme, mantiene con il
tribuno: quando l’ebbero disteso per
flagellarlo, Paolo disse al centurione
che stava lì: “Avete il diritto di
flagellare uno che è cittadino romano
e non ancora giudicato?”. Udito ciò, il
centurione si recò dal comandante ad
avvertirlo: “Che cosa stai per fare?
Quell’uomo è un romano!”. Allora il
comandante si recò da Paolo e gli
domandò: “Dimmi, tu sei romano?”.
Rispose: “Sì”. Replicò il comandante:



“Io, questa cittadinanza l’ho
acquistata a caro prezzo”. Paolo
disse: “Io, invece, lo sono di
nascita!”[72].

Figli miei, i commenti sono superflui:
prendete esempio.

40. Ho già avuto occasione di
sottolinearvi la deprecabile
progressiva ingerenza dello stato
nella sfera privata e la schiavitù che
comporta per i cittadini, privati delle
loro legittime libertà. E vi ho fatto
notare che lo stato è freddo e senza
cuore, per cui il suo totalitarismo
diventa peggiore della più dura
servitù feudale.

Lasciando da parte altri motivi, se ciò
capita si deve in gran parte
all’inerzia dei cittadini, alla loro
passività nella difesa dei sacri diritti
della persona umana. Questa inerzia,
che nasce dalla pigrizia mentale e
dalla paralisi della volontà, si
diffonde anche tra i cittadini cattolici



che non riescono a rendersi conto
che ci sono altri peccati, oltre a quelli
contro il sesto comandamento del
Decalogo, e anche più gravi.

41. Figlie e figli miei, dalla missione
che Dio ci ha affidato e dal carattere
pienamente secolare della nostra
vocazione, consegue che nessun
avvenimento, nessuna attività degli
uomini può esserci indifferente.
Motivo per cui torno a dirvi che
dovete essere presenti nelle attività
sociali che nascono dalla convivenza
umana o che vi influiscono
direttamente o indirettamente:
dovete dare vita e anima ai collegi
professionali, alle associazioni di
genitori e a quelle delle famiglie
numerose, ai sindacati, alla stampa,
alle associazioni e ai concorsi
artistici, letterari, sportivi, ecc.

Ognuno parteciperà a queste attività
pubbliche a seconda della sua
condizione sociale e nella maniera



più adeguata alla sua situazione
personale e, naturalmente, con
libertà assoluta, sia che agisca
individualmente, sia che collabori
con i raggruppamenti sociali con cui
ritiene opportuno cooperare. Capite
bene che la partecipazione alla vita
pubblica di cui vi parlo non è attività
politica in senso stretto: i miei figli
che si dedicano professionalmente
alla vita politica sono molto pochi.

Sto parlando della partecipazione
che compete a ogni cittadino
consapevole dei suoi doveri civici. Vi
devono spingere a intervenire, con
libertà e responsabilità personali,
tutti gli stessi nobili motivi che
muovono i vostri concittadini.
Inoltre, dovete sentirvi sospinti in
particolare dallo zelo apostolico e dal
desiderio di portare la pace e la
comprensione in tutte le attività
umane.



42. Se saprete stimolare i vostri
concittadini, creando insieme con
loro un clima in cui nulla viene
imposto senza che la società esprima
il suo legittimo sentire, potrete
orientare cristianamente l’attività
legislativa delle vostre comunità
nazionali, soprattutto riguardo ai
punti chiave della vita sociale: le
leggi sul matrimonio,
l’insegnamento, la moralità pubblica,
la proprietà, ecc.

Come può essere cristiano un
ordinamento giuridico in cui il
rispetto della famiglia è fondato sul
divorzio? Qual è la logica delle
società che vanno orgogliose del loro 
pluralismo religioso e poi non lo
accettano nelle scuole pubbliche,
dove ogni alunno dovrebbe poter
esercitare il diritto di ricevere
l’educazione religiosa conforme alla
propria fede?



Non vedete che la proprietà privata,
nei limiti imposti dal bene comune, è
per l’uomo uno strumento di libertà,
uno dei beni fondamentali per lo
sviluppo della personalità umana e
della famiglia? I paesi in cui tali
diritti non sono rispettati non sono
né cattolici né umani. Vedete che
panorama avete davanti?

La vostra lotta verterà su questi e
altri punti di capitale importanza e
dovrete lottare con valore!

43. Dedicatevi attivamente ai nostri
cooperatori. Aumentatene il numero
senza timore: quanti più sono, tanto
meglio! Occupatevene, formateli, fate
in modo che abbiano sempre
qualcosa da fare, un incarico da
svolgere. Manteneteli in movimento,
come negli allenamenti sportivi.
Ampliate di continuo la vostra
cerchia di amicizie a cui trasmettere,
nei modi opportuni, dottrina e
incoraggiamento. Otterrete così che



la rete divina raggiunga la massima
estensione e risulti efficace pur
essendo a maglie larghe. Se
manterrete vibrante questo buono
spirito apostolico, farete un bene
incalcolabile, delicato ed energico
allo stesso tempo, all’ umanità intera.

Anche le comunità religiose,
specialmente quelle di clausura, che
accogliamo come cooperatrici e che
comprendono assai bene il nostro
spirito di contemplazione in mezzo al
mondo, ci aiuteranno con la loro
preghiera e la loro vita nascosta.
Loro sono contemplative nella
separazione dal mondo, noi nel seno
della società civile e all’interno delle
sue strutture. Sono due espressioni
specificamente diverse del medesimo
amore per Cristo.

Tra di noi ci sono tanti amici e
cooperatori, che lavorano
generosamente gomito a gomito nelle
iniziative apostoliche o ci danno



l’aiuto necessario per poter lavorare.
Alcuni sono lontani da Dio nostro
Signore o non lo conoscono. Meditate
le parole di san Pietro: satagite ut,
per bona opera, certam vestram
vocationem et electionem faciatis[73].
Fate sì che questi nostri amici, che ci
sono cari come fratelli, perseverino
nel fare il bene e siate certi che molti
riceveranno la grazia di saper
rispondere alla vocazione cristiana
se li aiuteremo con la preghiera e
l’amicizia sincera, rispettando
sempre pienamente la loro libertà.

44. Non dimenticate che il nostro
apostolato è essenzialmente
dottrinale[74] , perché, come vi ho
detto migliaia di volte, l’ignoranza è
il maggior nemico della fede. San
Paolo scriveva ai Romani: come
invocheranno colui nel quale non
hanno creduto? Come crederanno in
colui del quale non hanno sentito
parlare? Come ne sentiranno parlare
senza qualcuno che lo annunci?[75].



Voi sentite la grande responsabilità
di diffondere l’annuncio e perciò
considerate molto importante
l’insegnamento, privato o pubblico,
individuale o collettivo, primario,
medio o superiore, anche se saremo
pochi a lavorare in questo campo.

Per lo stesso motivo, cercate di
vivificare i mezzi di comunicazione
che creano l’opinione pubblica:
stampa, radio, televisione, cinema,
ecc. Quelli di voi che vi lavorano non
stanno istruendo un gruppetto di
persone, come quando presiedete un
Circolo o pronunciate una
conferenza, ma predicano alle folle 
all’aria aperta, come faceva il
Signore.

C’è una spaventosa ignoranza
religiosa e buona parte della colpa è
di noi cristiani, perché non
diffondiamo la dottrina attraverso
tutti i mezzi di comunicazione,
sempre più perfezionati e sempre più



influenti, che così spesso sono
controllati dai nemici di Dio.

45. A questo mondo, figli miei, la cosa
peggiore è che la gente faccia cose
terribili senza rendersene conto.
Proclamate la verità senza stancarvi, 
opportune, importune[76], anche se
alcuni non ci daranno retta o non
vorranno crederci. Quidquid recipitur
ad modum recipientis recipitur: ecco
il motivo per cui non ci ascoltano.
Possiamo anche offrire loro il vino
delle nozze di Cana, testimonianza
del primo miracolo di Gesù, prima
rivelazione pubblica della sua
divinità, ma una volta versato nella
loro coscienza diventerà aceto. Ciò
nonostante, continuiamo a versare
buon vino dicendo la verità! Come
Gesù, ognuno di noi, ipse Christus,
deve poter affermare: per questo
sono venuto nel mondo: per dare
testimonianza alla verità[77].



Figli miei, bando alla menzogna e
dite ciascuno la verità al suo
prossimo, perché siamo membra gli
uni degli altri[78]. Ne sappiamo ben
qualcosa noi – e qui va bene il noi,
visto che l’abbiamo sofferto nella
nostra carne – del dolore, della
maldicenza, della menzogna e della
calunnia: quintali di fango versati a
volte da cattolici e persino da
sacerdoti. Omnia in bonum! Come il
Nilo che ritirandosi dopo una
inondazione lasciava il limo a
fertilizzare la campagna, quelle
ondate di sporcizia, figli miei, ci
hanno riempiti di fecondità.

46. Continuate a organizzare
periodicamente piccole tertulie con
amici e colleghi (sono di particolare
interesse quelle con professionisti
della comunicazione), in cui si
presentano temi di attualità,
suggerendo idee corrette con il “dono
delle lingue”.



Mantenete conversazioni idonee in
uffici e luoghi pubblici. Non perdete
occasioni, anzi provocatele voi, per
dire la verità e seminare il buon
seme. Comportatevi saggiamente con
quelli di fuori, cogliendo ogni
occasione. Il vostro parlare sia
sempre gentile, sensato, in modo da
saper rispondere a ciascuno come si
deve[79].

Penso con fiduciosa speranza ai miei
figli che fanno i giornalai e gli
edicolanti, a quelli che lavorano nelle
case editrici, nelle redazioni di
periodici o nelle aziende di arti
grafiche, e a quelli che per motivi di
lavoro, anche in impieghi
apparentemente modesti, sono in
rapporto ogni giorno con molte
persone.

47. Voi genitori organizzate occasioni
di svago sano e divertente, evitando
sia il moralismo ipocrita, sia il clima
mondano che offende la morale



cristiana. Da questi incontri
nasceranno, benedetti dal Signore,
dei matrimoni tra i vostri figli, che
erediteranno la felicità e la pace che
hanno sperimentato nei vostri
focolari luminosi e lieti.

Non dimenticate che il punto
strategico essenziale che dovete
difendere nell’apostolato del
divertimento, con il vostro impegno
civico, è la moralità degli spettacoli
pubblici: è difficile che una gioventù
abituata a vivere in un clima
collettivo di facile libertinaggio possa
costituire delle famiglie cristiane.

48. Sarebbe una deformazione
pensare che l’economia e la finanza
non possano essere oggetto di
apostolato. Questa idea, corrente tra
persone che provengono da ambienti
clericali, convive con il paradosso
che molti di costoro, facendosi scudo
della Chiesa, sono impegnati in affari
e iniziative in cui maneggiano molto



denaro altrui, di persone che si
fidano di loro perché si dicono
cattolici. Qualcuno, senza nemmeno
troppa malizia, ha detto di loro che
hanno gli occhi rivolti al cielo e le
mani in pasta. Le riserve e le
prevenzioni nei confronti delle
iniziative economiche non sono
cristiane, perché anch’esse sono
attività da santificare come tutte le
altre.

Tuttavia, questa diffidenza ha fatto e
continua a fare molta presa sui
cattolici distogliendoli spesso dal fare
il bene mediante il proprio lavoro in
ambito economico. Altre volte hanno
lavorato con un senso di colpa o
addirittura hanno lasciato tali
attività in balia di persone ostili alla
Chiesa, che hanno saputo e sanno
farne uso per danneggiare
grandemente le anime.

Tutto ciò è talmente vero, che ci si
può divertire a leggere in qualche



testo devozionale della tradizione
ecclesiastica, giustificabile alla luce
della mentalità e del clima dell’epoca,
che Pietro, dopo la risurrezione del
Signore, poté tornare a fare il
pescatore, perché si trattava di un
mestiere onesto, mentre Matteo non
poté riprendere la sua professione,
perché ci sono attività impossibili da
svolgere senza correre il grave
rischio di commettere peccato o,
puramente e semplicemente, senza
peccare, e il suo mestiere era proprio
una di queste[80].

Dobbiamo mettere fine a questi
errori, creati da persone che
professavano il comtemptus saeculi:
la vostra mentalità laicale non
concepisce che ci sia qualcosa di
male nell’occuparsi di affari o di
finanza, perché sapete svolgere con
senso soprannaturale queste attività,
come qualsiasi altra, e dare ad esse
un orientamento cristiano e
apostolico.



49. Già che stiamo parlando di questo
tema, voglio dirvi che, purtroppo,
non è vero quello che dicono delle
nostre attività in campo economico,
poco meno che inesistenti. Sono solo
quelle che servono per la vita e lo
sviluppo di una famiglia numerosa e
povera. Magari fossero mille volte di
più! Tutte le società, di qualunque
tipo esse siano, devono disporre di
fondi per le proprie finalità. È un
peccato che abbiano torto quando
sparlano così di noi! Ma anche se
avessero ragione, l’Opera
continuerebbe a essere povera, come
lo sarà sempre, perché deve
sostenere in tutto il mondo tante
iniziative apostoliche in deficit;
perché deve formare per tutta la vita
i propri membri, il che costa denaro;
perché deve prendersi cura dei soci
malati e anziani; perché ricadrà su di
noi l’onere benedetto di fornire un
aiuto economico a un numero
sempre crescente di genitori dei
membri dell’Opera, anziani o malati,



che hanno bisogno di sostegno
economico per andare avanti, ecc.

Se comunque esistono delle attività
economiche, e dovranno esserci
quanto prima, le svolgeremo sempre
rispettando le leggi del paese,
versando imposte e tasse come il più
onesto dei cittadini: non vogliamo
vivere di privilegi, non è nel nostro
stile.

50. Certe volte quelli che sparlano
appartengono a qualche consorteria
ufficiale che si spartisce il denaro dei
contribuenti, contro la volontà del
popolo. Al tempo stesso vorrebbero
impedirci di respirare e ci contestano
il diritto di lavorare e sacrificarci per
sostenere e sviluppare opere di
beneficenza, iniziative educative,
culturali e di propaganda cristiana.
Sono nemici della libertà, quella
degli altri naturalmente, e vogliono
fare discriminazione fra i cittadini.



Qualsiasi genere di associazione, sia
religiosa che artistica, sportiva o
culturale, per forza deve avere e
maneggiare del denaro per gestire gli
strumenti necessari per raggiungere
i propri obiettivi. Chi ne fa un motivo
di scandalo dimostra quanto meno di
essere uno sciocco.

Quando si parla di associazioni
religiose, vengono subito in mente la
Società Biblica o l’Esercito della
Salvezza[81], che possiede banche,
società assicurative, ecc. Nessuno si
scandalizza: ne hanno bisogno per
svolgere le loro attività di
propaganda e di beneficenza. In
molti stati, poi, oltre a non criticare
le iniziative economiche di tali
associazioni religiose, le esentano dal
pagare le imposte a motivo
dell’attività sociale che svolgono.

È giusto, pertanto, che in ogni parte
del mondo i pubblici poteri ci
concedano prestiti e anche donativi.



Non farebbero altro che compiere il
loro dovere, perché con le nostre
iniziative sociali destinate a tutti li
solleviamo di una parte dei loro
obblighi: se contribuissero nella
stessa misura in cui lo fanno per
altre istituzioni culturali e benefiche,
farebbero semplicemente quello che
è giusto.

51. L’Opus Dei, operatio Dei, lavoro di
Dio chiede a tutti i suoi membri di
lavorare, perché il lavoro è mezzo di
santificazione e di apostolato. Per
questo motivo, in tutto il mondo,
tanti milioni di persone, cattoliche e
non cattoliche, cristiane e non
cristiane ammirano, amano e
sostengono la nostra Opera. Di ciò
ringraziamo il Signore.

Alcuni di voi, che ritengono di avere
la preparazione necessaria per
intervenire attivamente nella vita
sociale del proprio paese, si dedicano
alla politica con piena libertà e con



personale responsabilità. Siete in
pochi: la percentuale che si dà
normalmente nella società civile.
Come tutti gli altri membri
dell’Opera nelle rispettive attività
temporali, vi muovete in questo
campo senza far valere il fatto di
essere cattolici o soci dell’Opus Dei,
senza servirvi della Chiesa o
dell’Opera, perché sapete che non
dovete coinvolgere la Chiesa e
l’Opera in questioni contingenti.
Quando svolgete un’attività pubblica,
però, non potete dimenticare che noi
cattolici auspichiamo una società di
persone libere, tutte con gli stessi
diritti e doveri davanti allo stato, che
insieme si impegnano
concordemente e attivamente a
promuovere il bene comune,
applicando i principi evangelici, che
sono la fonte immutabile
dell’insegnamento della Chiesa.

Avete tutto il diritto di realizzare la
vostra vocazione politica. Se qualche



Stato vi ostacolasse, dovrebbe fare
altrettanto con i membri delle altre
associazioni di fedeli e, per lo stesso
motivo, cioè l’obbedienza che i fedeli
professano all’autorità ecclesiastica,
a rigor di logica dovrebbero negare a
tutti i cattolici praticanti la pienezza
dei diritti e il libero accesso alle
responsabilità politiche. Non è giusto
trattare i cattolici praticanti come
cittadini di condizione inferiore, ma
nella storia contemporanea non
mancano esempi di tali
discriminazioni.

Chi di voi sente vocazione per la
politica, si impegni senza timore e
pensi che se facesse altrimenti
peccherebbe di omissione. Lavorate
con serietà professionale,
attenendovi alle esigenze tecniche
del vostro lavoro, avendo di mira il
servizio cristiano di tutte le persone
del vostro paese e pensando alla
concordia di tutte le nazioni.



È un sintomo di mentalità clericale
che negli encomi, redatti da persone
segregate dal mondo, che la liturgia
dedica ai sovrani innalzati agli altari
li si elogi per aver retto i propri regni
più con la pietà che con l’esercizio
della sovranità, pietatis magis quam
imperio, più con il cuore che con il
buon governo. Voi, per compiere la
vostra missione, cercate di agire con
animo retto, senza perdere il punto
di vista soprannaturale, ma non
mischiate il divino con l’umano. Fate
tutto come uomini, senza perdere di
vista che l’ordine creaturale ha i suoi
principi e le sue leggi, che non si
possono violentare peccando di
angelismo. Il peggior elogio che
posso fare di un mio figlio è
paragonarlo a un angelo: noi non
siamo angeli ma uomini.

52. Chi di voi si è dedicato alla vita
pubblica deve sentirsi in dovere di
lavorare sotto qualsiasi regime,
compresi quelli che non sono



improntati a uno spirito cristiano, a
meno che la Gerarchia ecclesiastica
del paese dia ai cittadini cattolici una
diversa indicazione. Infatti, la vostra
coscienza si rifiuta di accettare che
governino solo i non cattolici e,
anche nelle situazioni più avverse
per la religione, potrete sempre
impedire che si commettano mali
peggiori.

È meglio che non cediate il campo in
nessun tipo di regime[82] e sarebbe
ingiusto che per questo motivo vi
tacciassero di collaborazionismo.
Figli miei, tanto più in nazioni a
maggioranza cattolica, sarebbe
incomprensibile che non ci fossero al
governo dei cattolici praticanti e
responsabili, membri pertanto delle
diverse associazioni di fedeli. Se così
non fosse, si dovrebbe dire che quei
cattolici non sono né praticanti, né
responsabili, né cattolici, oppure che
la Chiesa è perseguitata.



Quando avrete impegni di governo,
fate tutto il possibile per emanare
leggi giuste, che i cittadini possano
adempiere. Fare diversamente
costituisce un abuso di potere e un
attentato alla libertà. Deforma
inoltre la coscienza delle persone
perché, in un caso del genere, hanno
tutto il diritto di non obbedire a leggi
che sono tali solo di nome.

Rispettate la libertà di tutti i cittadini,
tenendo presente che il bene comune
deve essere partecipato da tutti i
membri della comunità. Date a tutti
la possibilità di migliorare la propria
vita, senza abbassare gli uni per
innalzare gli altri. Offrite alle
persone di più umile condizione
delle prospettive aperte per il loro
futuro: la sicurezza di un lavoro
retribuito e protetto, l’accesso per
tutti alla cultura, perché ciò, oltre ad
essere giusto, illuminerà la loro
esistenza, solleverà il loro spirito e li
aiuterà a cercare Dio e a perseguire



ideali più alti. Figli della mia anima,
non dimenticate però che la più triste
miseria è frutto della povertà
spirituale, dell’ignoranza dottrinale e
di non poter partecipare alla vita di
Cristo.

53. Figlie e figli miei
soprannumerari, penso adesso ai
vostri focolari domestici, alle vostre
famiglie nate dal sacramentum
magnum[83] del matrimonio. In
un’epoca in cui perdura l’opera di
distruzione della famiglia di cui è
colpevole il secolo scorso, siamo
venuti a suscitare l’aspirazione alla
santità nella cellula cristiana della
società.

Il vostro primo apostolato è in casa
vostra: la formazione che ricevete
nell’Opus Dei vi aiuterà ad
apprezzare la bellezza della famiglia,
il valore soprannaturale della
fondazione di un focolare domestico,



la sorgente di santificazione
racchiusa nei doveri coniugali.

Ciò nonostante, pur essendo
consapevoli della grandezza della
vostra vocazione matrimoniale –
proprio così: vocazione! – nutrite una
speciale venerazione e un profondo
affetto per la castità perfetta, che
sapete essere superiore al
matrimonio[84] e, di conseguenza,
siete molto contenti quando un
vostro figlio, per grazia di Dio,
intraprende un altro cammino che 
non è un sacrificio ma una elezione
operata dalla bontà di Dio, un motivo
di santo orgoglio, un grato servizio
reso a tutti per amore di Cristo.

Voi sapete che di solito nelle scuole,
comprese quelle dei religiosi, i
giovani non ricevono la formazione
necessaria per apprezzare la dignità
e la bellezza del matrimonio. Spesso,
negli esercizi spirituali predicati per
gli alunni degli ultimi anni delle



superiori, vengono offerti loro più
elementi per considerare una
possibile vocazione religiosa
piuttosto che l’orientamento al
matrimonio. C’è anche chi deprezza
ai loro occhi la vita coniugale, che
può sembrare ai giovani una realtà
soltanto tollerata dalla Chiesa.

Nell’Opus Dei ci siamo sempre
comportati diversamente: chiarendo
bene che la castità perfetta è
superiore allo stato matrimoniale,
abbiamo indicato nel matrimonio un
cammino divino sulla terra. Le cose
non ci sono andate male, perché la
verità è sempre liberatrice e i cuori
giovani sono dotati di una grande
generosità per innalzarsi al di sopra
della carne quando li si lascia liberi
di scegliere l’Amore.

L’amore umano, quello santo dei
nostri genitori di cui si è valso il
Signore per darci la vita, non ci
spaventa. È un amore che benedico



con tutte e due le mani. Voglio che
tutti i miei figli nutrano un grande
amore per il santo sacramento del
matrimonio. Cantiamo senza timore
le canzoni che parlano dell’amore
umano puro, che sono anche strofe di
amore umano volte al divino e, se
abbiamo rinunciato all’amore
terreno per l’Amore, non siamo
scapoloni: abbiamo il cuore pieno di
vitalità.

54. A voi, figlie e figli miei chiamati
da Dio a formare una famiglia, a voi
dico di volervi bene, di tener vivo
l’amore appassionato di quando
eravate fidanzati. Ha un povero
concetto del matrimonio, che è un
ideale e una vocazione, chi pensa che
la felicità finisce quando iniziano le
difficoltà e gli inconvenienti che la
vita comporta.

È allora che l’amore si rafforza,
diventa più forte della morte: fortis
est ut mors dilectio[85]. La piena delle



sofferenze e delle avversità non
riuscirà a estinguere l’amore
autentico: il sacrificio condiviso
generosamente vi unisce ancora di
più – aquae multae non potuerunt
estinguere caritatem[86] – e le tante
difficoltà, fisiche o morali, non
potranno spegnere l’affetto.

Il vostro matrimonio normalmente
sarà molto fecondo ma, se Dio non vi
concedesse figli, dedicherete
maggiori energie all’apostolato, che
vi darà una meravigliosa fecondità
spirituale.

Vi ho detto spesso che il Signore è
solito allietare le famiglie cristiane
con una corona di figli. Accoglieteli
sempre con gioia e con gratitudine,
perché sono un dono e una
benedizione di Dio e una
dimostrazione di fiducia.

55. La facoltà di generare è come una
partecipazione del potere creatore di
Dio, così come l’intelligenza è una



scintilla dell’intelletto divino. Non
occludete le sorgenti della vita.
Nessuna paura!

Le teorie sulla presunta necessità di
limitare le nascite, giustificata con
false ragioni economiche, sociali o
scientifiche, che non reggono al
vaglio di un esame accurato, sono
criminali, non sono né cristiane né
umane. Sono una bassezza, figli miei,
una viltà e uno sforzo di legittimare
ciò che è inaccettabile.

Purtroppo tali idee nascono da
sacerdoti e religiosi che si mettono a
fare della casistica, intromettendosi
imprudentemente dove nessuno li
chiama, dimostrando a volte una
curiosità morbosa e, tra l’altro, poco
amore alla Chiesa, visto che il
Signore ha istituito il sacramento del
matrimonio per far crescere ed
estendere il suo Corpo mistico.

Siate certi che la diminuzione dei
figli nelle famiglie cristiane



comporterebbe una diminuzione del
numero delle vocazioni sacerdotali e
delle anime disposte a dedicare tutta
la vita al servizio di Cristo. Ho visto
diverse coppie di sposi che, pur
avendo ricevuto da Dio un solo figlio,
hanno avuto la generosità di
offrirglielo. Tuttavia sono poche.
Nelle famiglie numerose è più facile
comprendere la grandezza della
vocazione divina e, tra i figli, ce n’è
per tutti gli stati e i cammini.

56. Siate generosi e fate vostra la
gioia e la forza delle famiglie
numerose. Alle coppie che non
vogliono aver figli dico, per
svergognarle: se non volete avere
figli, siate continenti! Penso e affermo
sinceramente che non è cristiano
raccomandare ai coniugi di astenersi
nei periodi in cui la natura dà alla
donna la capacità di procreare[87].

In qualche caso particolare, se sono
d’accordo il medico e il sacerdote, si



può e addirittura si deve consentire,
ma non raccomandare come regola
generale. Vi ho detto, con parole
molto forti, che saremmo in molti ad
andare a sputare sulla tomba dei
nostri genitori se venissimo a sapere
che siamo venuti al mondo senza che
ci volessero, che non siamo il frutto
del loro amore casto[88]. Nella
maggior parte dei casi, grazie a Dio,
dobbiamo ringraziare il Signore di
essere nati in una famiglia cristiana
alla quale dobbiamo in gran parte la
nostra vocazione.

Ricordo che un mio figlio, che
lavorava in un paese in cui erano
molto diffuse le teorie sulla
limitazione delle nascite, rispose
scherzosamente a uno che lo
interpellava su questo argomento: 
così, tra poco tempo, in questo mondo
ci saranno solo neri e cattolici[89].
Purtroppo le minoranze cattoliche di
alcune nazioni non lo capiscono,
perché non approfondiscono la



comprensione di una realtà di
grande spessore teologico: il
matrimonio cristiano è il mezzo
predisposto dal Signore, nella sua
provvidenza ordinaria, per far
crescere il popolo di Dio.

I nemici di Dio, invece, sono più
scaltri e sembrano avere più buon
senso. Infatti, i paesi a regime
comunista attribuiscono sempre
maggiore importanza alle politiche
sulla natalità, che considerano fattori
determinanti dei loro programmi
ideologici e sociali.

57. Nei vostri focolari, che ho definito
sempre luminosi e lieti, i vostri figli
saranno educati nelle virtù
soprannaturali e umane in un clima
di libertà e di sacrificio gioioso.
Quante vocazioni giungeranno
all’Opera da queste famiglie che ho
chiamato scuole apostoliche
dell’Opus Dei! Una delle ricorrenti
maggiori gioie della mia vita è



vedere un volto che mi ricorda il
ragazzo che conobbi tanti anni fa. Tu
– gli domando – come ti chiami? Sei
figlio di Tizio? E mi rallegro,
ringraziando Dio, quando mi
risponde di sì.

Il segreto della felicità coniugale sta
nelle cose di ogni giorno: scoprire la
gioia racchiusa nel ritornare a casa,
nell’educazione dei figli, nel lavoro a
cui collaborano tutti e anche nel
saper sfruttare tutti i progressi che ci
offre la civiltà per rendere più
accogliente la casa – senza alcuna
aria di convento, che sarebbe fuori
luogo –, più efficace la formazione,
più semplice la vita.

58. Con la vostra amicizia aiuterete
anche le poche famiglie di miei figli
che non riescono a comprenderne il
cammino di dedizione al servizio di
Dio, a essere grate al Signore del
dono inestimabile della chiamata a
essere padri e madri dei figli di Dio



nella sua Opera. Non avevano mai
pensato che i loro figli potessero
darsi a Dio e si erano fatti su di loro
dei programmi ben distanti da quella
dedizione che non immaginavano e
che smonta i loro progetti, molto
spesso lodevoli ma terreni. Ad ogni
modo, la mia ormai non breve
esperienza mi insegna che i genitori
che non hanno accolto con gioia la
vocazione dei figli finiscono per
ricredersi, si avvicinano alla vita di
pietà, alla Chiesa e finiscono per
amare l’Opera.

Al di là di queste considerazioni,
sono sempre più numerose, per
grazia di Dio, le famiglie – i genitori, i
fratelli e i parenti – che di fronte alla
vocazione si comportano in modo
soprannaturale e cristiano. Offrono il
loro aiuto, chiedono di essere
ammessi come soprannumerari o,
per lo meno, sono grandi
cooperatori.



Quando parlo con le madri o i padri
dei miei figli sono solito dire: la
vostra missione di genitori non è
finita. Dovete aiutarli ad essere santi.
Come? Essendo santi voi. Aiutandoli e
aiutandomi a farli diventare santi,
fate il vostro dovere di genitori.
Lasciatevelo dire: voi genitori che
avete persone così care al vostro
cuore impegnate nel servizio della
Chiesa, siete l’orgoglio e la corona
dell’Opus Dei.

59. Sto per concludere, carissimi
figlie e figli. Vi ho scritto con un po’ di
audacia, come per ricordarvi quello
che già sapete[90], anche se conosco
bene il vostro impegno per essere
fedeli alla chiamata del Signore.

Compite coraggiosamente la vostra
missione, senza paura di
compromettervi, di metterci la faccia
poiché spesso gli uomini hanno
paura di agire liberamente. Per
qualsiasi cosa preferiscono seguire



sempre le stesse formule, stabilite da
altri: è un paradosso, ma gli uomini
spessissimo rinunciano alla libertà e
pretendono una norma da seguire
per paura di correre dei rischi.

L’Opera vi prepara a essere
coraggiosamente uomini e donne con
iniziativa, risoluti, d’avanguardia,
ciascuno nel suo campo. Dovete
corrispondere alla formazione che
ricevete con energia e con sforzo: se
vi manca determinazione
l’abbondanza di risorse spirituali
sarebbe inutile. Ricordate la divisa
che si incideva sui pugnali di un
tempo: non ti fidar di me se il cuor ti
manca.

Siate decisi, tenaci, ostinati, perché 
nessun no è definitivo. Siate molto
comprensivi con tutti, perseguendo
in special modo l’unità dei cattolici. 
Ma se vi mordete e vi divorate a
vicenda, badate almeno di non
distruggervi del tutto gli uni gli



altri[91], diceva san Paolo. Noi
cattolici, pertanto, dobbiamo
conoscerci e amarci.

60. Date a tutti gli uomini esempio di
austerità cristiana e di sacrificio. Il
Signore ci ha detto: se qualcuno vuole
venire dietro a me, rinneghi se
stesso[92]. Ci ha fatto sperimentare,
figli miei, la fecondità di chi è
calpestato, pigiato nel tino, come
l’uva, per essere vino di Cristo!

Siate sempre sereni – né violenti, né
aggressivi, né esaltati – di quella
serenità che è frutto della pratica
delle virtù cardinali. Ve la darà la
viva consapevolezza della nostra
filiazione divina, caratteristica del
nostro spirito che nacque con l’Opera
e prese forma nel 1931: in momenti
umanamente difficili, in cui però
avevo la certezza dell’impossibile,
della realtà che oggi avete sotto gli
occhi, sentii l’azione del Signore che
faceva sgorgare dal mio cuore e dalle



mie labbra, con la forza di
un’imperiosa necessità, questa
tenera invocazione: Abba, Pater! Ero
per strada, in tram: la strada non
ostacola il nostro dialogo
contemplativo; il chiasso del mondo è
per noi occasione di preghiera.

Probabilmente pregai ad alta voce e
la gente mi prese per pazzo: Abba,
Pater! Che fiducia, che pace, che
ottimismo vi darà, in mezzo alle
difficoltà, sentirvi figli di un Padre
che tutto sa e tutto può.

Figli miei, vi esorto a progredire
ancora di più e a fare tutto il possibile
per vivere in pace, occuparvi delle
vostre cose e lavorare con le vostre
mani, come vi abbiamo ordinato, e
così condurre una vita decorosa di
fronte agli estranei e non avere
bisogno di nessuno[93]. E la pace di
Cristo regni nei vostri cuori[94].

Con tutta l’anima vi benedice vostro
Padre.



Roma, 9 gennaio 1959

[1] Cfr. Lc 12, 49.

[2] Cfr. Col 2, 14.

[3] 1 Cor 6, 20. Cfr. 1 Pt 1, 18-19.

[4] Rm 8, 31-32.38-39.

[5] Cfr. Gal 3, 28; Col 3, 11.

[6] Cfr. Lc 14, 15-24.

[7] Col 1, 24.

[8] Sal 145, 21.

[9] Cfr. Gv 18, 36.

[10] Cfr. Mt 13, 24-30.

[11] Cfr. Ap 21, 1-2.

[12] Ap 17, 14.



[13] 2 Ts 2, 3-4. Cfr. Ap 13, 1-17.

[14] Mc 10, 32.

[15] Cfr. Lc 12, 50.

[16] Mc 10, 39.

[17] Mc 10, 38.

[18] Gd 1,19.

[19] 1 Cor 2, 14.

[20] Ap 21, 6.

[21] Eb 13, 8.

[22] Is 10, 21-22.

[23] Is 24, 13.

[24] Rm 11, 5.

[25] Lc 12, 49; 1 Sam 3, 9.

[26] Mc 8, 2.

[27] Lc 4, 40.



[28] Cfr. Gn, 27, 27.

[29] Lo fece il Concilio di Trento
(Sessione XXIV, 11 novembre 1563,
Canones de Sacramento Matrimonii,
n. 10), in Conciliorum oecumenicorum
decreta. Curantibus Josepho
ALBERIGO [et al.]; Consultante
Huberto JEDIN, Bologna, Istituto per
le scienze religiose, 1973, p. 755.

[30] Lc 23, 50-51.

[31] Mc 15, 43. Gv 19, 39.

[32] San Josemaría indicò l’influsso
cristiano sugli intellettuali come uno
dei fini specifici dell’Opus Dei, per la
sua ripercussione sul resto della
società (cfr. José Luis GONZÁLEZ
GULLÓN – John COVERDALE, 
Historia del Opus Dei, Madrid, Rialp,
2021 p. 56, nota). Tuttavia fin dai
primi anni della fondazione risuona
l’affermazione «siamo per la
moltitudine, non vivremo mai
voltando le spalle alla



massa» (Lettera di Josemaría Escrivá
a Francisco Morán, Burgos 4 aprile
1938, in Camino, edizione critico-
storica a cura di Pedro Rodríguez, 3a
ed., Madrid, Rialp, 2004, p. 250; cfr.
commento al n. 914, che trae
ispirazione da un appunto del 12
ottobre 1931, nel quale compare già
il tema della “moltitudine”). Nei
documenti più antichi che si
conservano si rileva il suo desiderio
di raggiungere operai, commessi,
artigiani, infermiere, persone di
qualsiasi professione e condizione
sociale, tra le quali ne troverà alcune
disposte a entrare nell’Opus Dei. Per
esempio, in Appunti intimi, n. 373
(ottobre 1931), si può leggere: «Con
l’aiuto di Dio e l’approvazione del
padre confessore, cercherò di
radunare presto un gruppetto di
operai selezionati», cit. in CANO, Los
primeros supernumerarios, p. 379.

[33] 1 Cor 7, 20-24.



[34] L’Autore vuole segnalare che
l’apostolato dei laici dell’Opus Dei nel
mondo è la «loro missione ecclesiale»
che svolgono mediante la «vocazione
professionale e secolare», come dirà
nel paragrafo successivo. Tale
apostolato, pertanto, non usurpa
quello al quale i religiosi si dedicano
nel mondo con abnegazione e non
può essere considerato migliore o
superiore: è semplicemente diverso,
perché non trae origine da una
vocazione alla vita consacrata ma dal
Battesimo, mediante il quale Dio
chiama tutti a essere discepoli
missionari di Cristo.

[35] In realtà, dal punto di vista
sociologico e apostolico, le differenze
rispetto ai movimenti sono di poca
entità. Per san Josemaría, la diversità
si fonda sull’universalità sia del
fenomeno pastorale e comunionale
rappresentato dall’Opus Dei, sia della
sua gerarchia interna. Tuttavia,
questa distinzione non equivale a



una presa di distanza dai modelli di
rinnovamento ecclesiale che sono
stati introdotti da parecchi degli
attuali movimenti, con i quali l’Opus
Dei condivide il medesimo anelito di
santità, di impegno
nell’evangelizzazione e nel servizio
alla Chiesa, e mantiene legami di
comunione e di fraternità.

[36] Ef 5, 7-9.

[37] Gv 11, 39.

[38] Fil 4, 8.

[39] Col 3, 17.

[40] Gal 5, 24.

[41] Fil 3, 18.

[42] 42. Cfr. Gv 12, 24.

[43] Fil 3, 19-21.

[44] Cfr. Sal 20, 8.



[45] Mt 24, 28.

[46] Fil 4, 22.

[47] Cfr. Fm 8-12; Ef 6, 5 e sgg.; Col 3,
22-25; 1 Tm 6, 1-2; 1 Pt 2, 18 e sgg.

[48] Hesterni sumus et vestra omnia
implevimus, urbes, insulas, castella,
municipia, conciliabula, castra ipsa,
tribus, decurias, palatium, senatum,
forum: sola vobis reliquimus templa
(Tertullianus, Apologeticum, 37).

[49] Rm 14, 19.

[50] Rm 12, 17-18.

[51] Lc 16, 8.

[52] Rm 13, 11.

[53] Mt 10, 34.

[54] 1 Pt 3, 15.

[55] 2 Cor 5, 14.

[56] Rm 12, 11.



[57] Cfr. Ef 5, 15-16.

[58] Gal 6, 10.

[59] Sal 2, 8.

[60] 1 Ts 5, 14.

[61] 2 Ts 3, 11.

[62] 2 Ts 3, 12.

[63] Gdt 8, 9-13.

[64] At 5, 12.

[65] Cfr. Mt 22, 21.

[66] Gv 8, 32.

[67] L’autore cita il proverbio
spagnolo «del enemigo el consejo».

[68] Per san Josemaría l’apostolato è
cosa dei singoli e non dell’istituzione,
che si limita a orientare e ad
assistere pastoralmente le persone
che appartengono o si avvicinano
all’Opus Dei. Il suo pensiero è che



l’agire apostolico è sempre
responsabilità e frutto dell’iniziativa
dei membri, cooperatori e amici, che
godono dell’orientamento e dell’aiuto
spirituale dell’Opera.

[69] La missione di discepoli di Cristo
nel mondo scaturisce dalla coscienza
battesimale e si dispiega nei rapporti
personali che ognuno coltiva.
Pertanto, esprimendosi per
paradosso, afferma che un apostolato
profondamente cristiano come
quello che descrive può non avere
carattere ufficialmente cattolico o
“confessionale”, perché ha origine
nell’intimo della vita di fede e si
sviluppa nell’esercizio della
professione o attività secolare.

[70] Cfr. Mt 22, 15-22; Mc 12, 13-17; Lc
20, 20-26; Rm 13, 1-7.

[71] At 16, 37. L’autore intende per 
loro i littori e li inserisce tra
parentesi come soggetto ma in realtà



Paolo si riferisce ai magistrati
cittadini.

[72] At 22, 25-28; cfr. ibid. 25, 11.

[73] 2 Pt 1, 10.

[74] San Josemaría usa spesso
l’espressione «dare dottrina» nel
senso di esporre la verità cristiana, il
deposito della fede, nei più diversi
contesti e modalità, ossia diffondere
il messaggio evangelico mediante il
proprio agire personale e
professionale. Non fa
necessariamente riferimento a
un’attività catechetica, poiché
include anche il primo annuncio
rivolto a coloro che non credono in
Cristo.

[75] Rm 10, 14.

[76] 2 Tm 4, 2.

[77] Gv 18, 37.

[78] Ef 4, 25.



[79] Col 4, 5-6.

[80] Nam piscatorem Petrum,
Matthaeum vero telonearium scimus;
et post conversionem suam ad
piscationem Petrus rediit, Matthaeus
vero ad telonei negotium non resedit:
quia aliud est victum per piscationem
quaerere, aliud autem telonei lucris
pecunias augere. Sunt enim pleraque
negotia, quae sine peccato exhiberi
aut vix, aut nullatenus possunt. Quae
ergo ad peccatum implicant, ad haec
necesse est ut post conversionem
animus non recurrat (S. Gregorius
Magnus, In Ev. hom., XXIV).

[81] La British and Foreign Bible
Society (BFBS) fu fondata nel 1804 in
ambito protestante e opera a livello
mondiale per rendere accessibile la
Bibbia. Le Società Bibliche nazionali
si riuniscono nell’Alleanza Biblica
Universale (ABU) – United Bible
Society (UBS), un’organizzazione
internazionale fondata nel 1946, che



riunisce e coordina il lavoro di circa
150 Società Bibliche. Dal 1968 è stata
avviata una cooperazione con la
Chiesa Cattolica. L’Esercito della
Salvezza (The Salvation Army) è una
denominazione cristiana protestante
e un’organizzazione benefica fondata
nel 1865.

[82] Ciò che propone san Josemaría è
di lavorare in questo settore
seguendo la propria vocazione
professionale, a meno che la
gerarchia cattolica non dia altre
indicazioni, come avvenne in Italia
tra il 1868 e il 1919 con il non expedit
(non conviene) che proibiva ai
cattolici la partecipazione attiva e
passiva alle elezioni politiche, ma
non alle amministrative, in seguito
alla promulgazione di leggi
anticattoliche nel Regno d’Italia.
L’Opus Dei fu accusato di
“collaborazionismo” con il regime
franchista a causa dell’ingresso nel
governo spagnolo di due dei suoi



membri nel 1957 e di altri in anni
successivi. D’altra parte la gerarchia
cattolica spagnola non sconsigliò ma,
piuttosto, appoggiò la collaborazione
dei cattolici con il regime, nella
misura in cui, sebbene non
garantisse le libertà politiche,
sembrava assicurare la presenza del
messaggio evangelico nella vita
pubblica. Pertanto, san Josemaría
rispettò la scelta dei membri
dell’Opus Dei che appoggiavano
Franco, come pure quella delle
persone dell’Opera che si
opponevano al dittatore.
Curiosamente, entrambe le opzioni
finirono per danneggiare in qualche
modo l’immagine dell’Opus Dei ma il
Fondatore non modificò il suo
criterio e continuò a difendere la
completa libertà dei membri in
politica. Cfr. GONZÁLEZ GULLÓN –
COVERDALE, Historia del Opus Dei,
pp. 221-225 e 227-234.

[83] Cfr. Ef 5, 32.



[84] Cfr. Mt 19, 11 e sgg.; 1 Cor 7,
25-40. Si quis dixerit statum
coniugalem anteponendum esse statui
virginitatis vel coelibatus, et non esse
melius ac beatius, manere in
virginitate aut coelibatu, quam iungi
matrimonio: A. S. (Conc. Trid., sess.
XXIV, can. 10).

[85] Ct 8, 6.

[86] Ct 8, 7.

[87] San Josemaría sta proponendo
un ideale molto alto di vocazione
matrimoniale, una chiamata alla
santità eroica, nel momento in cui si
stava diffondendo nella società
occidentale degli anni Sessanta un
clima sempre più permissivo. È
evidentemente preoccupato che la
continenza periodica non venga
considerata un metodo
anticoncezionale “cattolico”
generalizzabile, svincolato dagli
aspetti medici, umani e spirituali che
tale opzione propone alla



considerazione della singola persona.
Poco oltre, invece, dice che in casi
specifici «si può e addirittura si deve
consentire», raccomandando di
consigliarsi con il medico e con il
sacerdote.

Desidera aiutare chi cerca di vivere
cristianamente e santamente il
proprio matrimonio ma ha bisogno
di distanziare le nascite. In linea
generale, le sue parole seguono
l’orientamento pastorale e la prassi
morale cattolica vigente tra il 1959 e
il 1966, quando fu datata e poi
pubblicata la lettera. Si vedano, ad
esempio, il Dizionario di Teologia
morale, diretto da Francesco
ROBERTI, Roma, Studium, 1957, p.
348 e la Teología moral para seglares,
di Antonio ROYO MARÍN, vol. II,
Madrid, BAC, 1961, pp. 670-672
(entrambi i libri sono presenti nella
biblioteca personale di san
Josemaría). Tale dottrina fu precisata
e perfezionata poco dopo



dall’enciclica Humanae vitae (1968)
di san Paolo VI. La Humanae vitae
accenna ai «seri motivi» che devono
esistere per distanziare le nascite
ricorrendo ai periodi infecondi (cfr.
n. 16). Al tempo stesso, spiega che
questa opzione non può prescindere
dalla “paternità responsabile” e dalla
virtù della castità. Nel momento in
cui uscì la Lettera di san Josemaría, si
svolgeva un dibattito teologico sulla
questione e lo stesso Magistero stava
ancora precisando la sua posizione,
nella linea già indicata dalla 
Gaudium et spes (nn. 50- 51) del
Concilio Vaticano II. L’attuale
Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 2369- 2370, riporta la
formulazione della Humanae vitae,
arricchita dal magistero di san
Giovanni Paolo II. Cfr. Martin M.
LINTNER, Cinquant’anni di Humanae
vitae. Fine di un conflitto, riscoperta
di un messaggio, Brescia, Queriniana,
2018; Gilfredo MARENGO, La nascita
di un’enciclica. Humanae vitae alla



luce degli Archivi Vaticani, Libreria
Editrice Vaticana, 2018, pp. 284.

[88] Ricordiamo che san Josemaría
stava scrivendo per persone che
conoscevano bene il suo modo di
parlare, franco e diretto. E anche che
nella predicazione e nei suoi scritti
usava con una certa frequenza
l’iperbole per far risaltare un
insegnamento, come quando diceva
di credere più ai suoi figli che a cento
notai unanimi (cfr. In dialogo con il
Signore, op. cit., 15, 1b), o che
preferiva «mordersi la lingua e
sputarla lontano piuttosto che
parlare dei difetti o delle mancanze
altrui» (cit. in Javier ECHEVARRÍA,
omelia, 26-VI-2006, in «Romana» 42
[2006], pp. 81-85), e tanti altri esempi
assai espressivi. Naturalmente, non
pretendeva che si prendessero alla
lettera le sue espressioni iperboliche.
Chi è a conoscenza dell’amore del
santo per i suoi genitori, della sua
capacità di perdonare e della



comprensione dell’umana debolezza,
evidente nei suoi scritti a cominciare
da questa Lettera, non crederebbe
mai che avrebbe fatto ciò che scrive
in questo punto. Tuttavia, vuole
usare «parole molto forti» per
sensibilizzare i suoi lettori al
dramma di coloro che scoprono di
essere figli indesiderati. È un grave
problema, esistenziale e psicologico,
che colpisce in modo particolare la
società in cui viviamo, dopo l’enorme
diffusione dei metodi
anticoncezionali e delle pratiche
abortive, a partire dalla cosiddetta
rivoluzione sessuale, già alle porte
quando san Josemaría scriveva
queste parole. Desidera chiarire che
il modello di santità che propone per
le persone unite in matrimonio
comprende un «amore casto» tra i
coniugi e un grande amore per i figli,
che porta a ricevere senza paura tutti
quelli che Dio vorrà inviare, a meno
di gravi motivi.



[89] La frase deve essere intesa nel
contesto storico della battaglia per i
diritti civili combattuta negli Stati
Uniti negli anni ’50 e ’60, gli stessi
della redazione di questa Lettera.
Coincisero con la diffusione nel Nord
America della contraccezione, che
per gli attivisti afroamericani
nascondeva un intento razzista (cfr.
Simone M. CARON, Birth Control and
the Black Community in the 1960s:
Genocide or Power Politics? «Journal
of Social History» 31, n. 3 [1998], pp.
549-569). Anche i cattolici vi si
opposero, sebbene per ragioni
morali. La frase ironica citata
dall’autore intende burlarsi dei
pregiudizi razzisti e antipapisti che
allignavano in alcuni settori del
paese, i quali deploravano i tassi di
natalità più elevati della popolazione
afroamericana e cattolica Cfr.
Stephen L. BARRY, The Forgotten
Hatred: Anti-Catholicism in Modern
America, «NYLS Journal of Human
Rights» 4, Issue 1 [1986], pp. 203-238).



A metà degli anni Sessanta, in
America era normale riferirsi agli
afroamericani come
“negro” (“negroes” al plurale). Martin
Luther King jr., Malcom X e altri
attivisti antirazzisti lo impiegavano
correntemente, come la generalità
dei parlanti. Si può anche ricordare il
noto libro di Robert PENN WARREN, 
Who Speaks for the Negro? New York,
Random House, 1965,
contemporaneo alla Lettera, che
raccoglie una serie di interviste ai
principali leader del movimento per i
diritti civili.

Nel 1972 un afroamericano domandò
a san Josemaría come migliorare
nell’apostolato con le persone del suo
gruppo etnico (nella trascrizione si
legge che il ragazzo disse “apostolado
con los negros”, termine che anche in
spagnolo non aveva all’epoca alcuna
connotazione peggiorativa). Il santo
rispose: «Senti, figlio mio, davanti a
Dio non ci sono né negri né bianchi:



siamo tutti uguali, tutti uguali! Ti
voglio bene con tutto il cuore, come
voglio bene a lui, a quello là e a tutti.
Bisogna superare la barriera delle
razze, perché non c’è alcuna barriera!
Siamo tutti dello stesso colore: il
colore dei figli di Dio» (note di una
riunione, 3 aprile 1972, in Crónica,
1972, vol. 5, pp. 106-107).

[90] Rm 15, 15.

[91] Gal 5, 15.

[92] Mt 16, 24.

[93] 1Ts 4, 10-12.

[94] Col 3,15.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/san-josemaria-
lettera-29-missione-opera-san-gabriele-

evangelizzazione-laici/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/san-josemaria-lettera-29-missione-opera-san-gabriele-evangelizzazione-laici/
https://opusdei.org/it/article/san-josemaria-lettera-29-missione-opera-san-gabriele-evangelizzazione-laici/
https://opusdei.org/it/article/san-josemaria-lettera-29-missione-opera-san-gabriele-evangelizzazione-laici/
https://opusdei.org/it/article/san-josemaria-lettera-29-missione-opera-san-gabriele-evangelizzazione-laici/

	Lettera n. 29 di san Josemaría Escrivá, sulla missione dell’opera di San Gabriele nell’evangelizzazione del mondo e nella promozione della santità dei fedeli laici
	Introduzione, a cura di Luis Cano
	Lettera n. 29 di san Josemaría Escrivá


