
opusdei.org

San Josemaría
Escrivá, modello di
vita sacerdotale

In questo articolo, mons. Javier
Echevarría, evoca la figura e gli
insegnamenti di san Josemaría
Escrivá sul sacerdozio. "Il
profondo affetto – anzi,
venerazione – che il fondatore
dell’Opus Dei nutriva nei
confronti dei suoi fratelli nel
sacerdozio."

12/12/2012



Evocare la figura e gli insegnamenti
di questo santo sacerdote costituisce
per me una gioia molto grande. Se,
inoltre, le persone che mi ascoltano
sono sacerdoti, la mia allegria
aumenta, perché conosco bene il
profondo affetto – anzi, venerazione
– che il fondatore dell’Opus Dei
nutriva nei confronti dei suoi fratelli
nel sacerdozio.

Come gioiva quando aveva occasione
di riunirsi con loro! Imparava da
tutti e, a coloro che glielo
chiedevano, non aveva riserbo di
aprir loro il suo cuore per parlare dei
grandi amori della sua vita: Cristo e
Maria, la Chiesa e il Papa, tutte le
anime. Era solito dire che, in queste
occasioni, si sentiva come colui che
va a vendere il miele all’apicoltore. Il
suo miele, però, era di una tale
qualità, che quelli che lo
assaggiavano se ne andavano via da
queste riunioni con rinnovati
desideri di fedeltà alla vocazione, con



l’anima ricolma di ottimismo, decisi a
spendersi con gioia nel lavoro
pastorale e apostolico.

Identità del sacerdote

Comincerò il mio intervento con
alcune parole che San Josemaría era
solito rivolgere a coloro che erano
appena stati ordinati sacerdoti, ma
che servono anche a noi – e forse
ancor di più – che abbiamo già molti
anni di sacerdozio. Diceva: «Siate, in
primo luogo, sacerdoti; poi, sacerdoti;
sempre e in tutto soltanto sacerdoti».
Da questa affermazione traspare il
suo altissimo concetto di sacerdozio
ministeriale, attraverso il quale
alcuni poveri uomini – perché questo
siamo davanti al Signore – sono
costituiti ministri di Cristo e
dispensatori dei misteri di Dio (1 Cor
4,1). Era così salda la sua fede
nell’identificazione sacramentale con
Cristo che si attua nel sacramento
dell’Ordine, che la sua unica



ambizione, confronto alla quale
erano ben poca cosa tutti gli onori
della terra, era semplicemente essere
sacerdote di Gesù Cristo.

I santi, sin dai tempi più antichi, si
sono soffermati a commentare la
dignità del sacerdozio. Diversi Papi –
tra questi ricordo soprattutto San Pio
X, Pio XI e l’attuale Romano Pontefice
– hanno scritto documenti
indimenticabili, che hanno
alimentato la nostra vita sacerdotale.
Anche San Josemaría ci ha lasciato il
suo insegnamento. In un’omelia del
1973, quando si stavano diffondendo
voci confuse sull’identità del
sacerdote e sul valore del sacerdozio
ministeriale, riassumeva il suo
pensiero nelle seguenti parole:
«L’identità del sacerdote è questa:
essere strumento immediato e
quotidiano della grazia salvifica che
Cristo ha meritato per noi. Quando si
comprende questo principio, quando
lo si medita nell’attivo silenzio della



preghiera, come possiamo
considerare il sacerdozio una
rinuncia? È un guadagno
incalcolabile. Maria Santissima,
nostra Madre, la più santa delle
creature – più di Lei soltanto Dio –
trasse una sola volta Gesù al mondo; i
sacerdoti lo portano su questa terra,
offrendolo al nostro corpo e alla
nostra anima tutti i giorni: e Cristo
viene, per nutrirci, per vivificarci,
per essere, sin da ora, pegno della
vita futura» [1].

Il senso della grandezza del
sacerdozio lo portava a curare con
attenzione la sua vocazione
sacerdotale, della quale si scopriva
ogni giorno più innamorato. Quando,
per soddisfare le richieste di coloro
che si trovavano al suo fianco, si
riferiva a volte al processo della sua
vocazione, metteva sempre in rilievo
l’iniziativa di Dio, che Gli si fece
incontro quando aveva quindici o
sedici anni. Come sapete bene, fu a



Logroño, nel dicembre del 1917 o nel
gennaio del 1918, dove l’adolescente
Josemaría Escrivá ebbe i primi
presentimenti – così li definiva – del
fatto che il Signore lo chiamava per
qualcosa che non sapeva cose
potesse essere. Non gli era mai
passata per la testa la possibilità del
sacerdozio. Certamente, davanti a
questa azione di Dio, al fine di
prepararsi meglio a compiere la
Volontà divina, decise di entrare in
Seminario. Del tutto sinceramente,
anni dopo, poteva affermare che la
molla della sua vocazione
sacerdotale era stata «una chiamata
di Dio, un presagio d’amore, un
innamoramento di un ragazzo di
quindici o sedici anni» [2].

Nel Seminario di Logroño ricevette la
prima formazione sacerdotale, che
poi completò a Saragozza. Dio voleva
che la semente che aveva lanciato
sulla terra il 2 ottobre 1928 trovasse
un cuore di sacerdote preparato a



fondo per accoglierla e farla
fruttificare. Per questo, con
gratitudine al Signore, San Josemaría
affermava che la sua vocazione era –
lasciate che insista – quella di essere
sacerdote, soltanto sacerdote, sempre
sacerdote. Amava alla follia questa
condizione che, configurandolo a
Cristo, lo aveva preparato ad essere
strumento, nelle mani di Dio, per la
fondazione dell’Opus Dei.

Dono e missione

Nell’enumerare le condizioni dei
candidati al sacerdozio, una volta si
prescriveva che dovevano essere
scelti tra gli uomini che conducevano
una vita onesta. Questa
formulazione, minimalista e ora
superata, sembrava molto povera a
San Josemaría. «Comprendiamo,
insieme a tutta la tradizione
ecclesiastica – scriveva nel 1945 – che
il sacerdozio chiede – per le funzioni
sacre che gli competono – qualcosa di



più di una vita onesta: esige una vita
santa in coloro che lo esercitano,
costituiti – come sono – in mediatori
tra Dio e gli uomini» [3].

Josemaría Escrivá aveva ricevuto,
all’interno della sua famiglia e a
scuola, una formazione
profondamente cristiana, che
comprendeva la conoscenza della
dottrina, la frequenza dei
sacramenti, la preoccupazione
concreta per le necessità spirituali e
materiali delle persone, come
mettono in rilievo testimoni di
quell’epoca. Nel ricevere la chiamata
al sacerdozio, la sua esistenza
cambiò radicalmente, in quanto
aumentò l’intensità e la frequenza
del suo rapporto con il Signore e la
sua preoccupazione apostolica per gli
altri. Questo lo portò ad una maturità
impropria per gli anni che aveva, ma
soprannaturalmente logica. Si
compiva nella sua vita ciò che
afferma la Sacra Scrittura: super



senes intellexi quia mandata tua
servavi [4], ho acquistato più
prudenza degli anziani perché ho
osservato fedelmente i tuoi precetti.
Da quei presentimenti, l’adolescente
Josemaría cominciò a prendere sul
serio la santità cercando di conoscere
e compiere fedelissimamente la
Volontà di Dio.

Quando il Concilio Vaticano II, nel
capitolo V della Costituzione
dogmatica Lumen gentium, affronta il
tema della vocazione dei battezzati
alla santità, afferma: «I seguaci di
Cristo, chiamati da Dio e giustificati
in Gesù Cristo non secondo le loro
opere, ma secondo il disegno e la
grazia di Lui, nel battesimo della fede
sono stati fatti veramente figli di Dio
e compartecipi della natura divina, e
perciò realmente santi. Essi, quindi
devono, con l’aiuto di Dio, mantenere
e perfezionare, vivendola, la santità
che hanno ricevuto» [5].



In quanto membra del Corpo Mistico
di Cristo, al quale siamo stati
innestati attraverso il Battesimo, tutti
siamo stati santificati radicalmente:
portiamo in noi stessi il germe e
l’inizio delle vita nuova che Cristo ci
ha guadagnato con la Sua Morte e
Resurrezione. La consacrazione
battesimale è la realtà fondante della
chiamata alla santità in tutti i generi
di vita. Da questo punto di vista,
accogliendo l’assoluta gratuità di ciò
che abbiamo ricevuto, la
santificazione appare chiaramente
nella sua dimensione di dono: un
regalo immeritato che nostro Padre-
Dio ci elargisce, in Cristo, attraverso
lo Spirito Santo. Allo stesso tempo, la
santificazione è una chiamata
personale, una missione che fa
affidamento sulla responsabilità di
ogni cristiano. San Josemaría dirà
che è opera di tutta la vita [6].

La santità è, poi, dono e missione.
Donazione gratuita di un bene



immeritato e, allo stesso tempo,
incarico che devi portare a
compimento con sforzo personale,
con corrispondenza eroica,
impegnandoti sul serio nella vita
cristiana.

La santità sacerdotale come dono

Dal momento che è una e identica la
condizione radicale di tutti i
battezzati, tutti – sacerdoti e laici –
siamo convocati allo stesso modo alla
pienezza della vita cristiana. «Non
esiste una santità di seconda classe: o
si lotta incessantemente per essere in
grazia di Dio e per conformarsi a
Cristo, nostro Modello, o si è disertori
nelle battaglie divine. Il Signore
invita tutti affinchè ciascuno si
santifichi nel proprio stato»[7].

Siamo davanti ad una delle intuizioni
fondamentali che San Josemaría
Escrivá predicò, per incarico divino,
dal 1928. Nel fondare l’Opus Dei, il
Signore gli fece vedere che ogni



persona deve cercare di santificarsi
nel proprio stato, nel tipo di vita alla
quale è stata chiamata, nel suo
proprio lavoro e attraverso il suo
lavoro, secondo la nota espressione
di San Paolo: unusquisque, in qua
vocatione vocatus est, in ea
permaneat (1 Cor 7,20).

La santità, nei sacerdoti come nei
laici, si edifica, pertanto, sullo stesso
fondamento: la consacrazione
originaria del Battesimo,
perfezionata dalla Cresima.
Certamente, è chiaro che il dovere di
tendere alla santità coinvolge
soprattutto il sacerdote, che è stato
scelto tra gli uomini e costituito a
vantaggio degli uomini nelle cose che
riguardano Dio, affinchè offra doni e
sacrifici per i peccati (Hb 5,1).

«A costante contatto con la santità di
Dio – ha scritto Giovanni Paolo II – il
sacerdote deve lui stesso diventare
santo. È il medesimo suo ministero



ad impegnarlo in una scelta di vita
ispirata al radicalismo evangelico» 
[8]. E aggiunge nel libro Dono e
mistero, scritto in occasione del
cinquantesimo anniversario della
sua ordinazione sacerdotale: «Se il
Concilio Vaticano II parla della
universale vocazione alla santità, nel
caso del sacerdote bisogna parlare di
una speciale vocazione alla santità.
Cristo ha bisogno di sacerdoti santi!
Il mondo di oggi reclama sacerdoti
santi! Soltanto un sacerdote santo
può diventare, in un mondo sempre
più secolarizzato, un testimone
trasparente di Cristo e del suo
Vangelo. Soltanto così il sacerdote
può diventare guida degli uomini e
maestro di santità» [9].

Il sacerdote è stato consacrato due
volte da Dio: nel Battesimo, come
tutti i cristiani, e nel sacramento
dell’Ordine. Per questo, sebbene non
si possa parlare di santità di prima o
seconda classe – perchè tutti siamo



invitati alla stessa perfezione del
Padre celeste (cfr. Mt 5,48) –, non ci
sono dubbi che soprattutto sui
sacerdoti ricade il dovere di tendere
alla santità. Riportiamo alcune
parole del Fondatore dell’Opus Dei
che risultano particolarmente
chiarificatrici: «Tutti noi cristiani
possiamo e dobbiamo essere non
soltanto alter Christus, bensì ipse
Christus: un altro Cristo, lo stesso
Cristo! Ma il sacerdote lo è in modo
immediato, in forma sacramentale» 
[10].

Nell’esercizio del ministero per il
quale è stato ordinato, il sacerdote
trova l’alimento della sua vita
spirituale, ciò he lo fa ardere di
amore a Dio. Per questo, sarebbe un
grave errore se altre aspirazioni o
altri incarichi facessero svanire dalla
sua anima ciò che, per lui, si
concretizza in qualcosa di
indispensabile per raggiungere la
santità: la celebrazione attenta e



piena di amore del Sacrificio della
Messa, la predicazione della Parola
di Dio, l’amministrazione dei
sacramenti ai fedeli, soprattutto
quello della Penitenza; una vita di
orazione costante e di penitenza
allegra; la cura delle anime che si
sono loro affidate, insieme ai mille
servizi che una carità vigilante sa
dispensare.

Da quando percepì la chiamata al
sacerdozio, e più esplicitamente da
quando fu ordinato sacerdote, San
Josemaría volle identificarsi con
Cristo, essere lo stesso Cristo,
nell’esercizio del ministero
sacerdotale e in tutta la sua
esistenza. Da qui, la sua vita di
orazione, la sua celebrazione attenta
della Messa, la sua “necessità” di
restare per lunghi momenti davanti
al Tabernacolo; e allo stesso tempo la
sua urgenza di cercare anime per
portarle, in Cristo, lungo cammini di
santità. Comprese che si può e si



deve avere una condotta santa in
tutti gli stati della vita, e
concretamente nel matrimonio; per
questo, sin dai suoi primi anni come
pastore, oltre ad incamminare molte
persone per le vie del celibato
apostolico assunto con vera allegria,
incoraggiò molte altre a scoprire la
dignità della vocazione al
matrimonio.

Scrive Giovanni Paolo II: «Il senso del
proprio sacerdozio si ritrova ogni
giorno di più in quel Mysterium fidei.
È lì la misura del dono che esso
costituisce, e lì è pure la misura della
risposta che questo dono richiede. Il
dono è sempre più grande! Ed è bello
che sia così. È bello che un uomo non
possa mai dire di aver risposto
pienamente al dono. È un dono ed è
anche un compito: sempre! Avere
consapevolezza di questo è
fondamentale per vivere appieno il
proprio sacerdozio» [11].



San Josemaría Escrivá celebrava ogni
giorno la Santa Messa con passione
di innamorato, ben cosciente che
«per mezzo del Sacramento
dell’Ordine, il sacerdote è reso
effettivamente idoneo a prestare a
Gesù nostro Signore la voce, le mani
e tutto il suo essere» [12]. Ascoltate
come descriveva in una riunione
familiare questa misteriosa eclissi
della personalità umana del
sacerdote, che in questi momenti si
converte in strumento vivo di Dio:

«Arrivo all’altare e la prima cosa che
penso è: Josemaría, tu non sei
Josemaría Escrivá de Balaguer (...):
sei Cristo. Tutti noi sacerdoti siamo
Cristo. Io presto al Signore la mia
voce, le mie mani, il mio corpo, la
mia anima: gli dò tutto. È Lui che
dice: questo è il mio corpo, questo è il
mio sangue, colui che consacra.
Altrimenti, io non potrei farlo. Lì si
rinnova in modo incruento il divino
Sacrificio del Calvario. Sono lì in



persona Christi, facendo le veci di
Cristo. Il sacerdote scompare come
persona concreta: don Fulano, don
Mengano o Josemaría... No signori: è
Cristo»[13].

La santità sacerdotale come
missione

La grandezza incomparabile del
sacerdote ha il suo fondamento nella
sua identificazione sacramentale con
Cristo, che lo porta ad esssere ipse
Christus e ad agire in persona Christi
capitis, soprattutto nella celebrazione
eucaristica e nel ministero della
Riconciliazione. «E’ una grandezza
ricevuta in prestito – commentava
San Josemaría Escrivá –, compatibile
con la mia pochezza. Prego Dio
nostro Signore – aggiungeva – che
conceda a tutti noi sacerdoti la grazia
di realizzare santamente le cose
sante, di rispecchiare con la nostra
stessa vita lo splendore delle
grandezze del Signore» [14].



Ogni cristiano deve fare in modo che
la sua condizione di seguace di Gesù
Cristo si rifletta in tutta la sua
condotta: la famiglia, la professione,
l’attività sociale, pubblica, sportiva...
anche nell’esistenza concreta del
sacerdote, nella sua vita quotidiana,
si deve manifestare la sua specifica
appartenenza a Cristo. Per il
carattere indelebile ricevuto
nell’ordinazione, egli è sacerdote
durante tutte le ventiquattrore del
giorno, non soltanto nei momenti in
cui esercita espressamente il suo
ministero. Conviene averlo molto
presente nell’epoca attuale, quando
vanno scomparendo – dalla nostra
società multiculturale e
multireligiosa – tanti segni che
ricordavano ai nostri antenati la
priorità di Dio e della vita
soprannaturale. Non lo dico con
pessimismo, bensì con il desiderio
che tutti ci sforziamo perchè non
vadano perdute le radici cristiane del
nostro popolo, che hanno anche



manifestazioni di pietà, nei tratti
della cultura, dell’arte e dei costumi.

Alla meta della santità, il sacerdote
deve arrivare come attraverso un
piano inclinato, sotto la direzione
dello Spirito Santo, che è colui che
modella nei figli adottivi di Dio i
tratti di Gesù Cristo. In questo
processo, che dura tutta la vita,
insieme all’azione soprannaturale
della grazia, risulta decisiva la
risposta docile della creatura.

Senza sforzo per esercitare le virtù,
senza lotta per svilupparle
quotidianamente, con costanza, non
è possibile la santità. In cosa si
centrano gli abiti virtuosi che devono
fare da colonna vertebrale della
santità dei sacerdoti? Come per gli
altri fedeli, dal momento che tutti
siamo chiamati all’identica meta –
l’unione con Dio – e disponiamo degli
stessi mezzi per raggiungerla. La
differenza sta nel modo in cui



esercitare queste virtù. Nel
sacerdote, tutto si deve compiere
sacerdotalmente; ovvero, avendo
sempre presente la finalità della sua
vocazione specifica, il servizio alle
anime. Dobbiamo seguire l’esempio
del Signore, che affermò di se stesso: 
Pro eis ego sanctifico meipsum, ut sint
et ipsi sanctificati in veritate (Jn
17,19).

Non voglio, in questo breve lasso di
tempo, esporre un elenco completo
delle virtù sacerdotali. Mi limiterò a
presentarne alcune che ritengo
capitali nell’insegnamento e
nell’esempio di San Josemaría.

Virtù umane del sacerdote

Utilizzando la metafora della
costruzione – immagine di radice
biblica –, quello che si cerca per
primo è un terreno solido. Lo stesso
Cristo allude a questa necessità, nella
conclusione del Discorso della
Montagna, quando parla dell’uomo



prudente che costruì la sua casa
sopra la roccia, in modo che quando
fossero arrivati i venti e le piogge
nulla potessero contro la sua casa
(cfr. Mt 7,24-25).

Nella vita spirituale del cristiano, il
terreno solido dell’edificio spirituale
si configura per le virtù umane,
perchè la grazia richiede sempre la
natura. Conviene non dimenticare
che il sacerdote non smette di essere
uomo nel ricevere l’ordinazione. Al
contrario, proprio perchè è stato
tolto dagli uomini e costituito
mediatore tra gli uomini e Dio (cfr.
Hb 5,1), è necessario che curi
particolarmente la sua preparazione
umana, di cui ha bisogno per servire
meglio le anime.

«Comprende questa formazione –
scrive Mons. Álvaro del Portillo –
l’insieme delle virtù umane che si
integrano direttamente o
indirettamente nelle quattro virtù



cardinali, e il bagaglio della cultura
non ecclesiatica indispensabile
perchè il sacerdote possa esercitare
con facilità – aiutato, in ogni
momento, dalla grazia – il suo
apostolato»[15]. Il mio predecessore
alla guida della Prelatura dell’Opus
Dei metteva in risalto i motivi
principali che devono spingere il
sacerdote ad ottenere e sviluppare
queste virtù: «Per prima cosa, come
parte della lotta ascetica
normalmente necessaria per
giungere alla perfezione; poi, come
mezzo per esercitare con maggior
efficacia l’apostolato»[16].

Nella vita e negli insegnamenti di
San Josemaría, spicca questo aspetto
basilare della formazione cristiana e
di quella specificamente sacerdotale.
Abbiamo numerose prove di questa
affermazione, dalla sua infanzia fino
alla sua morte nel 1975. I testimoni
del suo lavoro pastorale si mostrano
concordi nel descriverlo come un



uomo innamorato di Gesù Cristo,
donato al servizio delle anime, con
una personalità forte e armonica, in
ciò in cui l’umano e il soprannaturale
si fondano strettamente nell’unità di
vita. Per quello che si riferisce ai suoi
insegnamenti, risulta paradigmatica
l’omelia “Virtù umane”, raccolta nel
libro Amici di Dio, dove si colloca il
fondamento teologico della necessità
di coltivare le virtù umane: la
profondità dell’Incarnazione del
Verbo, perfetto Uomo senza smettere
di essere perfetto Dio. In questa
omelia analizza le principali virtù
che un cristiano e un sacerdote
devono coltivare: la rettitudine, la
serenità, la pazienza, la laboriosità,
la temperanza, l’audacia, la
magnanimità, la lealtà, l’ottimismo,
l’allegria.

Sul fondamento dell’umiltà

«L’umiltà è il fondamento della
nostra vita, mezzo e condizione di



efficacia» [17], scrive San Josemaría,
in sintonia con la tradizione
spirituale del Cristianismo.
Evidentemente si riferisce al
fondamento morale, perchè quello
teologale – come predicò con la sua
condotta e con i suoi insegnamenti –
si centra sulla fede teologale, che ci
porta a vivere con profondità il senso
della nostra filizione divina in Cristo.
Questa convinzione mette davanti
agli uomini la verità più profonda su
noi stessi e, pertanto, potenzia
necessariamente l’umiltà, che non
riflette altro se non quell’ “andare
nella verità” della Santa di Ávila: il
camminare nella fede.

Con una fede retta, come base della
risposta cristiana, si elude l’errore di
presentare l’umiltà come mancanza
di decisione o di iniziativa, come
rinuncia all’esercizio dei diritti che
sono doveri. Niente di più lontano
dal pensiero del fondatore dell’Opus
Dei. «Essere umili – predicava in una



certa occasione – non vuol dire
andare sporchi, nemmeno trascurati;
nè mostrarsi indifferenti davanti a
tutto ciò che succede al nostro fianco,
in una continua rinuncia dei diritti.
Tantomeno andar dicendo cose
sciocche contro se stessi. Non ci può
essere umiltà dove c’è commedia e
ipocrisia, perchè l’umiltà è la
verità»[18].

Così importante è questa virtù nella
vita cristiana, che San Josemaría
assicurava che, «allo stesso modo in
cui si condiscono con il sale gli
alimenti, perchè non siano insipidi,
nella nostra vita dobbiamo metterci
sempre l’umiltà» [19]. E ricorreva ad
un paragone classico: «Non fate come
le galline che, dopo aver deposto
appena un uovo solo, assordano
chiocciando per tutta la casa. Dovete
lavorare, dovete svolgere il lavore
intellettuale o manuale, e sempre
apostolico, con grandi intenzioni e
grandi desideri – che il Signore



trasforma in realtà – di servire Dio e
passare inavvertiti»[20].

Torniamo però a considerare il
fondamento teologale ovvero la fede
e con la fede la speranza: non c’è
santità se non si sviluppa una fede
onnicomprensiva della realtà, se non
si alimenta – come la forza che
spinge il peregrinare terreno – la
virtù della speranza. Sin dal primo
momento, il Fondatore dell’Opus Dei
fu ben cosciente che la missione che
Dio gli aveva affidato era
immensamente superiore alle sue
forze. Per questo ricorreva con
insistenza, senza mai abbandonarli,
agli unici mezzi capaci di mettere
alla nostra portata l’onnipotenza
divina: l’orazione e la mortificazione.
Sono innumerevoli i testimoni che
documentano come andò 
mendicando, tra gli ospedali e i
quartieri emarginati di Madrid, come
se si trattasse di un tesoro, la
preghiera e l’offerta a Dio del dolore



di molta gente abbandonata, alla
quale portava il consiglio e
l’incoraggiamento della sua
assistenza sacerdotale.

Quanto bisogno abbiamo noi
sacerdoti che la nostra fede e la
nostra speranza aumentino ogni
volta di più! Ci troviamo messi in un
lavoro in cui ciò che più conta,
l’unica cosa che davvero è necessaria
(cfr. Lc 10,42), sono i mezzi
soprannaturali. Si richiedono veri
miracoli per portare le anime fino a
Dio. Certamente, «Si sente dire, ogni
tanto, che oggi i miracoli sono meno
frequenti. Non sarà invece che sono
meno oggi le anime che vivono vita
di fede?»[21]. Queste parole di San
Josemaría risuonano nelle nostre
orecchie come un richiamo
all’ordine, una chiamata al nostro
senso di responsabilità, perchè il
sacerdote deve essere, prima di tutto,
un uomo di fede e un uomo pieno di
speranza. «Per mezzo della fede –



scrive il Papa – accede ai beni
invisibili che costituiscono l’eredità
della Redenzione del mondo portata
a compimento dal Figlio di Dio» [22].

La fede è il fondamento delle cose che
si sperano, prova di quelle che non si
vedono (Hb 11,1). Ed è «nell’orazione
perseverante di ogni giorno, quando
riese facile o quando risulta arida,
che il sacerdote, come ogni cristiano,
riceve da Dio (...) luci nuove,
fermezza nella fede, sicura speranza
nell’efficacia soprannaturale del suo
lavoro pastorale, amore rinnovato: in
una parola, la spinta per perseverare
in questo lavoro e la radice
dell’effettiva efficacia del lavoro
stesso» [23]. In queste parole di
Mons. del Portillo, il più stretto
collaboratore del Fondatore
dell’Opus Dei per molti anni,
possiamo scoprire una delicata
allusione alla vita spirituale di San
Josemaría, che ricevette da Dio la
grazia di essere contemplativo in



mezzo ai lavori più assorbenti.
Aggiunge don Álvaro: «Senza
orazione, e senza orazione che si
sforza di essere continua, in mezzo
alle faccende della giornata, non c’è
identificazione con Cristo come 
compito pur essendo questa un dono.
Inoltre, oso dire che un sacerdote
senza orazione, se non falsifica
l’immagine che dà di Cristo – Modello
per tutti –, la presenta come una
nebulosa che non attrae nè orienta,
che non serve da nord al popolo che
ci vede o ci ascolta» [24].

Carità pastorale

Arriviamo così alla virtù più
significativa e caratteristica della vita
cristiana: la carità, che nel sacerdote
acquista alcuni contorni precisi: è la
carità pastorale. In poche parole,
nasce dalla consapevolezza di essere
rappresentante di Gesù Cristo, il 
Pastore supremo (1 Pe 5,4) delle
anime, che ha dato la vita per le sue



pecore (cfr. Jn 10,11). Questa
convinzione soprannaturale deve
spingere il sacerdote a spendersi fino
all’estremo nell’esercizio del suo
ministero, perchè lo spinge la carità
di Cristo (cfr. 2 Cor 5,14). Una carità
pastorale, forte e costantemente
alimentata dall’Eucaristia e
dall’orazione, darà efficacia di frutti
al suo ministero.

La figura di San Josemaría appare
molto illuminante a questo
proposito. Sin dai primi momenti
della sua vocazione, non si risparmiò
alcun lavoro nel servizio della
anime. Prima ho accennato
brevemente al suo andare avanti e
indietro per i quartieri periferici di
Madrid negli anni ‘20 e ‘30, in
perenne contatto con la povertà e la
malattia, assistendo i moribondi,
consolando i malati, spiegando ai
bambini e agli adulti la dottrina
cristiana. Posso assicurare – perchè
l’ho contemplato con i miei occhi –



che in questo modo spese il resto
della sua esistenza, fino all’ultima
giornata: sempre a disposizione degli
altri, vicini e lontani, conosciuti o no:
pregava e si mortificava
gioiosamente per tutte le anime,
senza eccezione alcuna.

La peculiare appartenenza della
persona a Dio, che si realizza con
l’ordinazione sacerdotale, fà sì che il
sacerdote si vincoli e si consacri
totalmente al servizio e all’amore
esclusivo di Cristo. Con tale apertura
si presenta la ricchezza di questo
dono, che può assumere come sue –
in un senso particolarmente
profondo – le parole dell’Apostolo:
mihi vivere Christus est (Flp 1,21),
vivo autem iam non ego, vivit vero in
me Christus (Gal 2,20). D’altra parte,
la missione ricevuta ha un carattere
universale: il sacerdote viene inviato
al mondo intero, come strumento
vivo di Cristo, che donò se stesso per
noi, per redimerci da ogni iniquità, e



per preparare per se è un popolo
scelto, zelante nel bene (Tt 2,14).

L’identificazione sacramentale con
Cristo, insieme alla missione
ricevuta, si trova nel fondamento
delle peculiari esigenze della carità
pastorale, e collocano il sacerdote in
una situazione speciale nel mistero
di Cristo e della Chiesa.
Commentando l’approfondimento
dottrinale operato a questo proposito
dal Concilio Vaticano II, Mons. Álvaro
del Portillo scrive: «Se si considera
che l’Amore incarnato tra gli uomini
evitò qualsiasi legame umano – per
giusto e nobile che fosse – che
potesse in qualche momento
ostacolare o togliere pienezza alla
sua totale dedicazione ministeriale, si
comprende bene la convenienza del
fatto che il sacerdote faccia lo stesso,
rinunciando liberamente – per il
celibato – a qualcosa in sè buono e
santo, per unirsi più facilmente a
Cristo con tutto il cuore, e attraverso



Lui e in Lui dedicarsi con più libertà
all’intero servizio di Dio e degli
uomini» [25].

Il celibato sacerdotale si configura
come manifestazione della completa
oblazione della sua vita che il
sacerdote, liberamente, offre a Cristo
e alla Chiesa. In quest’ottica, si
comprendono bene le parole di San
Josemaría in un momento di
conversazione familiare, nel 1969. «Il
sacerdote, se ha vero spirito
sacerdotale, se è uomo di vita
interiore, non si potrà mai sentire
solo. Nessuno come lui potrà avere
un cuore così innamorato! È l’uomo
dell’Amore, il rappresentante tra gli
uomini dell’Amore fatto uomo. Vive
per Gesù Cristo, con Gesù Cristo e in
Gesù Cristo. È una realtà divina che
mi commuove fino nell’intimo,
quando tutti i giorni, alzando e
tenendo tra le mani il Calice e l’Ostia
Sacra, ripeto adagio, assaporandole,
queste parole del Canone: Per Ipsum,



et cum Ipso et in Ipso... Per Cristo,
con Cristo, in Cristo e per le anime io
vivo. Del suo Amore e per il suo
Amore io vivo, nonostante le mie
miserie personali. E nonostante
queste miserie, o forse per esse, il
mio Amore è un amore che ogni
giorno si rinnova» [26].

Fraternità sociale

Amando tutte le anime senza
eccezione, San Josemaría riservava
un amore di predilezione ai suoi
fratelli sacerdoti. Ho già accennato
alla sua gioia quando poteva riunirsi
con loro, per imparare dalla loro
donazione – tante volte eroica – e per
trasmettere loro allo stesso tempo
qualcosa della sua esperienza
personale. Non posso però non
ricordare i suoi sacrifici concreti per
i sacerdoti, specialmente durante gli
anni in cui visse in Spagna. Negli
anni ‘40, ad esempio, su richiesta dei
Vescovi diocesani, predicò molti corsi



di ritiro al clero, che aveva bisogno
di aiuto spirituale dopo la terribile
prova della persecuzione religiosa
degli anni precedenti. San Josemaría
si diede completamente a questo
compito, e arrivò ad assistere, a
volte, più di mille sacerdoti in un solo
anno.

Fino alla fine della sua vita, rivolse
una richiesta urgente al Signore,
affinchè inviasse alla Chiesa molte
vocazioni sacerdotali.
Personalmente, preparò e
incamminò ai seminari un gran
numero di giovani con inquitudini
vocazionali nei confronti del
sacerdozio. E spingeva i fedeli laici a
pregare con insistenza il Padrone
della messe, perchè mandasse operai
alla sua messe (cfr. Mt 9,37-38). Per
San Josemaría, il polso della vitalità
soprannaturale di una Diocesi viene
misurato dal numero di vocazioni
sacerdotali, delle quali i principali
responsabili sono gli stessi sacerdoti.



Come lo rattristava trovarsi con
qualcuno che non aveva a cuore
questo lavoro! Perchè questa
trascuratezza costituisce un segnale
chiaro del fatto che lo stesso
sacerdote non è contento della sua
chiamata. Viene alla mia memoria la
sua risposta immediata a una
domanda sulle cause della scarsezza
di vocazioni per i seminari: «Forse la
prima ragione è che molte volte i
sacerdoti non valorizzano bene il
tesoro che hanno tra le mani e, per
questo, non riescono a far ardere la
gente giovane dal desiderio di
possedere questo tesoro. I seminari
saranno pieni, se noi ameremo di più
il nostro sacerdozio» [27].

Era preoccupato per la santità del
clero già da molti anni. Aveva molto
chiaro che il primo apostolato dei
sacerdoti deve essere tra gli stessi
sacerdoti: non lasciarli mai soli tra le
loro pene, condividere le loro gioie,
incoraggiarli nelle difficoltà,



rafforzarli nei momenti di dubbio...
conservò inciso a fuoco nella sua
anima quelle parole della Sacra
Scrittura: frater, qui adiuvatur a
fratre, quasi civitas firma (Prv 18,19),
il fratello che è aiutato dai suoi
fratelli è forte come una città
fortificata.

Il suo zelo di aiutare i suoi fratelli nel
sacerdozio cresceva così
intensamente che, nel 1950, quando
l’Opus Dei aveva ricevuto
l’approvazione definitiva della Santa
Sede, pensò di dedicarsi del tutto ai
sacerdoti diocesani. Quando già
aveva offerto al Signore il sacrificio
di Abramo – poichè era deciso a
lasciare l’Opera se fosse stato
necessario – il Cielo gli fece capire
che non era necessario questo
sacrificio. Nello spirito dell’Opus Dei,
che insegna ai cristiani a santificarsi
in mezzo al mondo, ciascuno nella
propria occupazione o compito, si
trovava anche lo stesso luogo di



incontro con Dio per i sacerdoti
diocesani; bastava che, in piena
comunione con il loro Ordinario e
con il vescovo della Diocesi,
cercassero la santità nell’esercizio
dei doveri ministeriali, trattando con
speciale venerazione il vescovo
diocesano, uniti inseparabilmente ai
loro fratelli nel sacerdozio. Le porte
della Società Sacerdotale della Santa
Croce, alla quale appartenevano già i
sacerdoti incardinati all’Opus Dei, si
allargarono per dare accoglienza ai
sacerdoti diocesani che ricevessero
questa specifica chiamata divina.

Oggi, in questa terra de La Rioja,
dove il lavoro dell’Opus Dei si trova
perfettamente integrato nella Diocesi
ormai da molti anni, elevo il mio
cuore riconoscente alla Trinità
Beatissima per gli abbondanti frutti
che anche la Società Sacerdotale
della Santa Croce ha portato e
continua a portare, al servizio della
Chiesa universale e delle Chiese



particolari. Tutto è frutto della grazia
che Dio ci dona per mezzo della sua
Santissima Madre; grazia alla quale
San Josemaría corrispose
pienamente ottantacinque anni fa,
quando – proprio a Logroño –
ricevette la chiamata al sacerdozio.

Discorso nell'atto accademico
celebrato in onore di san
Josemaría, presso il Seminario
diocesano di Logroño. Logroño, 18-
I-2003. Pubblicato negli Atti del
congresso “La Grandezza della
vita ordinaria”, vol. X.

[1] San Josemaría Escrivá, Omelia
"Sacerdote per l'eternità", 13-IV-1973.

[2] San Josemaría Escrivá, Appunti
presi durante una riunione di
famiglia, 28-III-1966.



[3] San Josemaría Escrivá, Lettera 2-
II-1945, n. 4.

[4]Sal 118/119, 100.

[5] Concilio Vaticano II, Const. dogm.
Lumen gentium, n. 40.

[6] San Josemaría Escrivá, Cammino,
n. 285.

[7] San Josemaría Escrivá, Omelia
"Sacerdote per l'eternità", 13-IV-1973.

[8] Papa Giovanni Paolo II, Dono e
Mistero.

[9] Papa Giovanni Paolo II, Dono e
Mistero.

[10] San Josemaría Escrivá, Omelia
"Sacerdote per l'eternità", 13-IV-1973.

[11] Papa Giovanni Paolo II, Dono e
Mistero.

[12] San Josemaría Escrivá, Omelia
"Sacerdote per l'eternità", 13-IV-1973.



[13]San Josemaría Escrivá, Appunti
presi durante una riunione di
famiglia, 10-V-1974.

[14]San Josemaría Escrivá, Omelia
"Sacerdote per l'eternità", 13-IV-1973.

[15] Mons. Álvaro Del Portillo,
"Escritos sobre el sacerdocio", 6ª ed.,
Rialp 1991, p. 23.

[16] Mons. Álvaro Del Portillo, 
"Escritos sobre el sacerdocio", 6ª ed.,
Rialp 1991, p. 27.

[17] San Josemaría Escrivá, Lettera
24-III-1930, n. 20.

[18] San Josemaría Escrivá, Appunti
di una meditazione, 25-XII-1972.

[19] San Josemaría Escrivá, Appunti
di una meditazione, 25-XII-1972.

[20] San Josemaría Escrivá, Appunti
di una meditazione, 25-XII-1972.



[21]San Josemaría Escrivá, Amici di
Dio, n. 190.

[22]Papa Giovanni Paolo II, Dono e
Mistero.

[23] Mons. Álvaro Del Portillo, 
"Escritos sobre el sacerdocio", 6ª ed.,
Rialp 1991, pp. 188.

[24] Mons. Álvaro Del Portillo, 
"Escritos sobre el sacerdocio", 6ª ed.,
Rialp 1991, pp. 188-189.

[25] Mons. Álvaro Del Portillo, 
"Escritos sobre el sacerdocio", 6ª ed.,
Rialp 1991, pp. 84-85.

[26] San Josemaría Escrivá, Appunti
presi durante una riunione di
famiglia, 10-IV-1969.

[27] San Josemaría Escrivá, Appunti
presi durante una riunione con
sacerdoti, 3-XI-1972.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/san-josemaria-
escriva-modello-di-vita-sacerdotale/

(30/12/2025)

https://opusdei.org/it/article/san-josemaria-escriva-modello-di-vita-sacerdotale/
https://opusdei.org/it/article/san-josemaria-escriva-modello-di-vita-sacerdotale/
https://opusdei.org/it/article/san-josemaria-escriva-modello-di-vita-sacerdotale/

	San Josemaría Escrivá, modello di vita sacerdotale

