
opusdei.org

San Josemaría
Escrivá durante la
guerra civile
spagnola

In occasione della IV Giornata
“Cammini di libertà”, a Seu de
Urgell, in Spagna, don Benito
Badrinas ha tenuto una
conferenza dal titolo “San
Josemaría Escrivá durante la
guerra civile spagnola: alcune
esperienze di libertà,
convivenza e perdono”.

12/12/2012



Oggi noi viviamo - così sembra – in
una società amante della pace.
Probabilmente gli uomini di oggi si
sono stancati delle guerre provocate
in genere da pochi individui, per lo
più mossi da interessi meschini.
Guerre che portano morti e
tremende distruzioni... e che non
risolvono nulla. Quando finiscono,
infatti, permangono gli stessi odi con
gli stessi problemi, se non peggiori.

In tutti i casi, ogni desiderio di pace
resterebbe una semplice utopia, se
non avesse in sé i valori autentici
della libertà, della convivenza e, se
necessario, del perdono...

La vita di san Josemaría Escrivá,
fondatore dell’Opus Dei, può
insegnarci qualcosa, perché egli
dovette soffrire molto, poiché gli
toccò vivere in una società di uomini
che non avevano il minimo rispetto
per la libertà degli altri.



Visse in Spagna sino al 1946. Si era
trasferito a Madrid nel 1927, prima
della guerra civile, in una società
quanto mai violenta, in cui non si
rispettava né la persona né il
pensiero altrui; una società che
inesorabilmente produsse una
tremenda guerra civile. La guerra a
un certo punto finì, ma non per
questo san Josemaría riuscì ad avere
pace e poté godere di un minimo di
libertà. Basterà ricordare che a
Barcellona, quando alcuni gli
rendevano la vita impossibile, disse
agli studenti che lo seguivano che,
appena possibile, nel centro
dell’Opera sarebbe stato sistemato un
oratorio con una scritta ben visibile,
tratta dal Vangelo di san Giovanni (8,
32): Veritas liberavit vos, la verità vi
farà liberi... E così fu fatto nel 1949
nella Residenza universitaria
Monterols, come testimonianza della
storia per la storia.



Forse siamo in pochi a sapere che nel
1946 stabilì la propria residenza a
Roma, pur non essendo strettamente
necessario, in quanto Presidente
generale di una istituzione di
carattere pontificio o universale.
Probabilmente sarebbe stato meglio
che fosse rimasto in Spagna ancora
per alcuni anni, ma se ne andò a
Roma, con una certa precipitazione,
perché nel nostro Paese non lo
lasciavano vivere in pace. Io gli ho
sentito dire, senza mezzi termini e
ripetutamente, che fu costretto ad
“andare in esilio”. Ricordo un breve
episodio, fra i tanti che si potrebbero
raccontare.

Verso il 1941, da Madrid si recò a
Barcellona e qualcuno gli consigliò di
acquistare il biglietto aereo sotto
altro nome, per prudenza. Arrivato
nella città catalana, sempre per
prudenza, accettò l’ospitalità di un
amico sacerdote, professore
all’Università, in modo che non



potessero individuarlo. Qualche
tempo dopo si seppe che quelle
cautele erano necessarie perché,
quando gli arrivò la notizia della sua
presenza, l’allora Governatore civile
di Barcellona disse: Mi rallegro che
abbia viaggiato in incognito, perché
se avessi saputo che veniva a
Barcellona, lo avrei fatto arrestare
all’aeroporto.

Neppure fuori dalla Spagna però
trovò quel rispetto per la libertà
indispensabile per avere pace. Negli
anni sessanta del secolo passato
sentii che diceva con una certa
delusione, al ritorno da un lungo
viaggio in alcune nazioni europee:
Non ho trovato la libertà in nessun
posto.

Un giorno gli sentii dire una frase
molto significativa: Mi piacerebbe
scrivere un trattato sulla tirannia.
Ricordo molto bene con quali accenti
dipingeva la “tirannia”, come i



governi potevano essere tirannici e le
conseguenze che ne derivavano. Lo
aveva sperimentato personalmente.

Troveremmo un’infinità di testi in
difesa della libertà lasciati da lui, ma
noi ci soffermeremo soltanto su uno
di essi. Fa parte di una omelia
pronunciata nel 1970, nella quale
diceva: Quanti di voi mi conoscono
da più anni possono essermi
testimoni che ho sempre predicato il
criterio della libertà personale e
della corrispondente responsabilità.
Ho cercato e cerco la libertà, per
tutta la terra, come Diogene cercava
l’uomo. L’amo ogni giorno di più,
l’amo al di sopra di tutte le cose
terrene: è un tesoro che non
apprezzeremo mai abbastanza (È
Gesù che passa, n. 184).

Oggi si parla molto di libertà, ma, se
tenessimo accesa la lanterna di
Diogene, anche oggi sarebbe difficile
trovare la vera libertà, l’autentica



libertà. Oggi quello che si intende
come libertà, e che si continua a
propagandare maleficamente, è la
caricatura della libertà che si
potrebbe chiamare relativismo:
l’ingannevole e corrosivo “tutto è
rispettabile”... o “tutto è uguale”.

Questo tipo di apparente liberalismo
radicale che porta al libertinaggio,
non rispetta neppure il modo di
pensare intimo o la coscienza di
ciascuno, perché non rispetta la
verità.

Occorre ricordare che la coscienza è
la suprema norma di condotta, che
deve essere sempre rispettata. Nello
stesso tempo è necessario sapere
bene che cosa s’intende per
coscienza vera o retta. Il Cardinale
Ratzinger, che alcuni anni dopo
diventerà Sommo Pontefice, fece
alcune riflessioni sulla libertà di
pensiero, scoprendo una
contraddizione quando il giudizio



della coscienza – che indubbiamente
deve essere seguito – viene
considerato infallibile.

Se così fosse, se lo si considerasse
infallibile, vorrebbe dire che non
esiste nessuna verità. Questo
relativismo avrebbe pertanto un
falso concetto della coscienza, si
avrebbe soltanto una verità del
soggetto, che si ridurrebbe alla sua
sincerità. In tal caso, ciò che ognuno
pensa o sul quale costruisce la
propria vita, non si presenta come la
finestra dalla quale l’uomo abbraccia
con il proprio sguardo la verità
universale [...]. Sembra essere,
piuttosto, il guscio della soggettività,
nel quale l’uomo si può nascondere
rifuggendo la realtà. In questo senso,
la coscienza non apre le porte al
cammino liberatore della verità, ma
è l’istanza che ci preclude la verità.
Quello che è soggettivo si presenta
come ciò che dev’essere rispettato o
che è indiscutibile. Non occorre



preoccuparsi di cercare la verità;
basta essere libero, ossia avere le
proprie opinioni o convinzioni molto
ferme e adattarsi a quelle degli altri o
rispettarle. Allora l’uomo si riduce
alle sue convinzioni superficiali –
conclude il Cardinale Ratzinger -, le
quali, quanto meno sono profonde,
tanto meglio sarà per lui (J.
Ratzinger, Ser cristiano en la era
pagana, Madrid 2006).

Il risultato di questo relativismo è
una società a cui non importa più la
verità, sostituita dal dominio di ciò
che è politicamente corretto, con la
comodità, con il capriccio, con
l’orgoglio o l’egoismo.

Il Cardinale Ratzinger, in una
conversazione tra amici, vide
chiaramente l’errore della libertà
malintesa e delle sue conseguenze.
Diceva: Qualcuno obiettò a questa
tesi che, se questo avesse un valore
universale, allora persino i membri



delle SS naziste sarebbero giustificati
e dovremmo cercarli nel paradiso.
Infatti i nazisti erano profondamente
convinti della loro causa, per quanto
le loro azioni fossero oggettivamente
spaventose. Pertanto a livello
soggettivo si comportarono
moralmente bene dal momento che
seguirono il giudizio della propria
coscienza. Un evidente sproposito.
Quel giorno – conclude l’allora
cardinale – arrivò alla conclusione
che un concetto di coscienza che
portava a conclusioni di questo tipo
non poteva che essere falso (cfr. Ibid.
p. 31). Infatti la libertà non è
qualcosa di indeterminato – “tutto ha
un valore” -, ma deve sottostare alla
ricerca sincera della verità oggettiva.

Tutti noi conosciamo quel
personaggio che ebbe un ruolo da
protagonista nei confronti di Cristo:
Ponzio Pilato. Appena sentì il
Maestro dire che il senso della sua
vita era rendere testimonianza della



verità, al Governatore scappò detto
cinicamente: “Che cos’è la verità?”,
disinteressandosene completamente.
Poi si laverà le mani ed emetterà
l’iniqua sentenza che conosciamo.

San Josemaría Escrivá capiva molto
bene che la vera libertà richiede la
ricerca della verità. Perciò ripeteva
instancabilmente frasi semplici,
profonde e a mio parere magistrali:
Libertà di coscienza: no! Quanti mali
ha causato ai popoli e alle persone
questo deplorevole errore, che
permette di agire contro i propri
intimi dettami. Libertà “delle
coscienze”, sì: che significa il dovere
di seguire l’imperativo interiore...,
ah, ma dopo aver ricevuto una seria
formazione! (Solco, 389).

Non vorrei che con questa breve
disquisizione perdessimo di vista il
comportamento di san Josemaría, il
quale non solo non nutrì mai alcun
malanimo o rancore verso nessuno,



ma ebbe sempre uno squisito
rispetto delle idee o della condotta
degli altri.

Siamo negli anni trenta. Josemaría
Escrivá andava a pregare per i suoi
defunti nel cimitero di Madrid, e
racconta: Com’è ormai abituale da
quando c’è la repubblica, la gente,
avvelenata dai giornali, dagli
opuscoli e dai fogli pornografico-
anticlericali, si è divertita a
insultarmi anche mentre andavo e
tornavo dal cimitero. Annoterò un
paio di casi curiosi: uno di quei
giorni, accanto a una delle due
fontane che ci sono sul percorso che
va dalla strada di Aragona all'Est,
c'era un gruppo di bambini e di
donne che facevano la coda per
riempire d'acqua brocche, recipienti,
bidoni di latta. Dal gruppo dei
bambini venne una voce: "Un prete!
Prendiamolo a sassate". Con un moto
più veloce della volontà chiusi il
breviario che stavo leggendo e li



affrontai: "Sfacciati! È questo che vi
insegnano le vostre madri?". E
aggiunsi anche altre parole. Allora si
scusarono l’uno dopo l’altro. “È stato
lui..., no, è stato lui”. Una donna del
gruppo mi disse: “Lei crede che
questi bambini diano retta alle loro
madri?”. Sono sicuro che se non li
affrontavo, quei fannulloni, tra il
giubilo degli adulti, mi avrebbero
lapidato come a Santo Stefano. Devo
dire che altre volte, quando passavo
accanto alla coda per l’acqua,
qualcuno aveva l’abitudine di
mettersi a cantare a voce spiegata:
“Se i preti e i frati sapessero...”.

Poi scrive: “Un altro caso: la via di
Lista, verso la fine. Questo povero
prete veniva, stanco, dalla novena.
Un muratore si scosta da un lavoro
che stanno facendo e dice, insultante:
"Uno scarafaggio, schiacciamolo!"
Molte volte faccio finta di non sentire
l'insulto. Questa volta no. "Che
coraggioso! - gli dissi - Prendersela



con un signore che le passa accanto
senza offenderla! È questa la
libertà?". Gli altri lo fecero tacere
dandomi ragione, senza parole. Poco
oltre un altro muratore volle in
qualche modo spiegarmi il perché
della condotta del suo compagno:
"Non è bello, ma, lo vuol sapere?, è
l'odio". E ne fu soddisfatto (Appunti
intimi, 210-211, citato da A.Vázquez
de Prada, Il fondatore dell’Opus Dei,
vol. I, cap. 6 §3).

Queste annotazioni si trovano nei
suoi appunti intimi e si può notare
che manca qualsiasi commento
aggressivo o di condanna. Racconta
l’accaduto, se ne duole... e basta.

Poi venne la guerra civile e
cominciarono ad arrivargli le notizie
sugli assassinii di alcuni amici e sulle
cose sacre date alle fiamme... Spesso
lo si vedrà piangere per l’angoscia.
Dei suoi amici sacerdoti furono uccisi
Lino Vea-Murgía, José María Vegas,



san Pedro Poveda e persino un
cugino di sua madre, Mariano Albás,
che prima di ordinarsi era stato suo
padrino di battesimo... Pianse, sì, ma
da lui nessuno udì mai un solo
commento di odio o di amarezza.
Semmai pregava e riparava.

Per salvare la propria vita fu
costretto a stare chiuso per molti
mesi in vari rifugi: case private,
manicomi o legazioni diplomatiche.
Faceva in modo che il tempo non
passasse inutilmente; cercava di
utilizzarlo bene e incoraggiava
coloro che stavano con lui a non
perderlo. Scriveva lettere, leggeva,
studiava e, naturalmente, pregava.
Sicuramente il tempo non
trascorreva inutilmente, come si può
notare da una riflessione biografica
che scrisse in Cammino: Non si
vedevano le piante coperte dalla
neve. E il contadino, padrone del
campo, commentò contento: “Adesso
crescono al di dentro”. Pensai a te:



alla tua forzata inattività. Dimmi:
anche tu cresci «al di dentro»? (n.
294).

Nel settembre del 1937, dopo diversi
tentativi falliti di uscire dall’ultimo
rifugio, cominciò a maturare in lui
l’idea che era possibile seguire
l’esempio di alcuni suoi conoscenti
usciti dalla zona pericolosa della
Spagna attraverso i Pirenei. Così
cominciò un’avventura, vissuta
insieme ad alcuni compagni, che
sarebbe costata oltre due mesi di
preparativi e poi sei notti di un
percorso straordinariamente
impegnativo per andare da Pallerols
sino ad Andorra, percorso non senza
pericoli e incertezze. Leggendo i diari
o altre testimonianze, si potrà
verificare che non nutrì malanimo
verso coloro che potevano avergli
causato tante difficoltà.

Un piccolo dettaglio significativo:
durante il lungo mese che lui e i suoi



compagni passarono a Barcellona,
san Josemaría fece visita a un amico
conosciuto negli anni di Saragozza,
ora Magistrato del Tribunale
territoriale. Erano amici, anche se
non avevano molte idee in comune.
Un giorno andò a pranzo a casa sua
ed ebbe la delicatezza di comprare
un piccolo dono per i suoi figli.
Parlarono dei ricordi che li univano e
ancora una volta fu evidente il
rispetto che egli aveva per le
opinioni di ognuno, anche quando
non le condivideva. Si può
aggiungere che questa persona, alla
fine della guerra civile, dovette
abbandonare la Spagna e fu
imprigionato dai tedeschi in Francia;
prima di essere consegnato alle
autorità franchiste, si gettò da un
treno in corsa.

San Josemaría ha sempre sostenuto
la libertà nelle questioni politiche,
nelle quali tutto è opinabile, essendo
un confronto di differenti punti di



vista o soluzioni diverse. Negli anni
trenta, quando lo scontro politico era
tanto radicale, non si dichiarò mai a
favore dell’uno o dell’altro partito.
L’unica cosa che gli importava era
compiere la missione sacerdotale
ricevuta da Dio, affrontando le
possibili difficoltà con una serenità
compatibile con l’ottimismo.
Sicuramente contemplava gli
avvenimenti nel contesto della
parola – certamente profetica – di
Cristo: Voi avrete tribolazioni nel
mondo, ma abbiate fiducia: io ho
vinto il mondo! (Gv 16, 33).

Jordi Piferrer mi ha ricordato due
piccoli episodi. Il primo è raccontato
da Juan Jiménez Vargas, uno dei
protagonisti del percorso attraverso i
Pirenei, verso la libertà. Aveva
appena terminato gli studi di
Medicina e frequentava
assiduamente san Josemaría dal
1932. Juan era un uomo che aveva
adottato una politica di tipo



tradizionalista e si sorprendeva
sempre che san Josemaría non
parlasse mai di politica in quegli
anni di confronto tra le due parti
della Spagna, quando la maggioranza
dei cittadini pensava che la soluzione
sarebbe venuta dai partiti politici.
Seminava invece pace e serenità e
faceva pregare tutti perché finisse la
barbarie della guerra, ma non
attaccava le persone che avevano
un’opinione diversa dalla sua: le
perdonava se gli avevano fatto
qualcosa di male e pregava per loro.

Jordi mi ha ricordato anche la rabbia
di uno dei fuggiaschi – Pedro
Casciaro – quando sia le autorità
andorrane che quelle francesi li
qualificarono come rifugiati politici,
in quanto essi non avevano lasciato
la Spagna per motivi politici ma per
poter sopravvivere in libertà.

Io ricordo che un giorno io e altri,
appena arrivati a Roma dalla Spagna,



andammo a salutare san Josemaría;
uno di noi fece un’allusione
inopportuna al comportamento
pubblico di una persona dell’Opus
Dei che ricopriva un incarico politico
in Spagna. Non posso non ricordare
l’immediata e impressionante
risposta: “Questo non m’importa
affatto... Se mi dici che è malato o
che non è in buone condizioni, mi
preoccuperò subito di fargli dare le
cure di cui ha bisogno..., ma non
m’importano affatto le sue azioni
pubbliche o politiche!”.

Il 19 aprile 1938, quando ormai da
tre mesi abitava a Burgos, san
Josemaría scrisse una relazione di
quanto gli era capitato: Un giovane
ufficiale, che ha sofferto
indicibilmente nella sua famiglia e
nel suo patrimonio a causa della
persecuzione dei rossi, anticipa le
sue prossime vendette. Gli dico che
ho sofferto come lui, personalmente
e nel mio patrimonio, ma che



desidero che i rossi vivano e si
convertano. Le parole cristiane
contrastano, nella sua anima nobile,
con quei sentimenti di violenza e
reagisce visibilmente.

Quando la guerra era finita da poco
con la vittoria degli uni e la sconfitta
degli altri, come suole succedere, ma
con perdite per tutti, alcune
irreparabili; quando il Paese
continuava a essere diviso in due
fazioni inconciliabili a causa dei
rancori esasperati e delle cataste di
morti..., era insolito che si
producesse un episodio di questo
tipo: san Josemaría aveva preso un
taxi e conversava con l’autista.
Parlarono anche della tragedia
appena trascorsa. San Josemaría gli
disse quello che pensava: Non le
sembra che sia stata una guerra
irragionevole? Non le sembra che la
Spagna sia grande a sufficienza
perché conviviamo tutti..., sia pure
con i differenti modi di pensare?



Perché lei – gli diceva – può avere le
sue idee, ma possiamo parlare e
penso che potrebbe darsi che io la
convinca e lei possa correggersi,
oppure potrebbe darsi che io capisca
che lei ha ragione e allora sarò io a
cambiare idea. Se poi nessuno
convince l’altro, possiamo continuare
a parlare e a convivere, non le pare?

San Josemaría fu sorpreso
dall’aggressività e dal rancore che
corrodevano l’anima di quell’uomo,
il quale gli disse: Lei si trovava a
Madrid durante la guerra? Alla
risposta affermativa, il taxista, pieno
di odio, disse: Peccato che non
l’abbiano ammazzato! Arrivati a
destinazione, al momento di pagare
la corsa, il sacerdote vuotò il suo
borsellino e diede tutto all’autista
quello che conteneva, dicendogli:
Porti un buon dolce ai suoi figli! E se
ne andò.



Si può pensare che la mancia data
dal sacerdote una volta arrivati a
destinazione fosse un gesto allora
insolito. Ma mi permetto di pensare:
non è anche oggi ugualmente raro?
Quando noi cittadini parliamo con
enfasi a favore della pace e contro la
guerra, in pubblico o in privato,
siamo veramente autentici? Colui che
oggi si dichiara con forza contro le
guerre, ha verificato se per caso il
suo grido sta uscendo da un cuore
colmo di rancori o di odi grandi o
piccoli?

In realtà non è possibile convivere in
pace con quelli che non rispettano la
libertà degli altri. Si può sottolineare
ancora un altro aspetto: è facile
sistemare le cose che sono lontane;
non costa nessuno sforzo. Difficile,
invece, è andare d’accordo con chi ci
è vicino, ma che la pensa in modo
diverso o che si allontana da noi per
certi atteggiamenti che riteniamo



inaccettabili e addirittura
imperdonabili.

A un sacerdote stavano facendo
domande sulla sua vita e, fra le tante
cose, ricordava il giorno in cui udì un
gruppo di giovani conversare intorno
ai mali che affliggono il mondo:
dipendenza dalla droga, famiglie
distrutte, aborti, discriminazioni...,
crimini. Sentì l’impulso di
intervenire e disse loro che in questo
mondo possiamo avere la sensazione
di essere imbarcati su una nave che
sta affondando perché fa acqua da
tutte le parti e ci rendiamo conto che
l’unica possibilità che abbiamo è
quella di mettere un nostro dito per
fermare l’acqua. In effetti, non
possiamo fare nulla – diceva loro –
per tutto quello che accade in Asia,
nel Medio Oriente, in Etiopia o in
Irak. Ma una cosa possiamo farla:
aiutare il nostro vicino, chi ci sta
accanto!



Si ricordò allora che un’altra volta
pure si trovava insieme a un gruppo
di giovani ai quali avevano insegnato
a pregare per la Somalia. Non disse
loro che questo era una cosa cattiva,
ma fece una domanda: non potrebbe
darsi che qualcuno di voi renda la
vita impossibile ai genitori o non si
accorge che in casa stanno
attraversando un momento difficile?
Non vi sembra che dovremmo
pensare di più e meglio a come
trattiamo i nostri fratelli o i
compagni... o i professori...?
Probabilmente per la Somalia potete
fare poco o nulla, e quindi pregare
per questo è una cosa assai facile;
però potete fare molto per i vostri
genitori o per gli insegnanti... Certo,
questo è più difficile e richiede uno
sforzo maggiore.

Io ricordo perfettamente la
conversazione di san Josemaría con
un noto scrittore e intellettuale di
quegli anni. Era l’ottobre del 1960 e



io fui presente in quella mezz’ora di
cordiale colloquio. Era una domenica
mattina di fine ottobre del 1960.
L’interlocutore di san Josemaría
conosceva la divisione che c’era
allora tra due gruppi di docenti
universitari e mi consta, perché ne
avevamo discusso molte volte, che la
deprecava profondamente. I due
gruppi erano bollati da lui come gli
intransigenti e i comprensivi. San
Josemaría era stato collocato fra gli
intransigenti e questo fu l’argomento
del colloquio.

Proprio qui – gli diceva -, in questa
stessa stanza, ho ricevuto comunisti
sapendo che erano comunisti,
falangisti sapendo che erano
falangisti, massoni sapendo chi
erano..., e ora risulta che... sono io
l’intransigente!

Poi andò avanti snocciolando
vicende ed episodi di questo tipo e mi
pare di ricordare che alla fine



raccontò che a Londra, dov’era stato
l’estate precedente, un giorno era
stato invitato a pranzo in casa della
figlia di un noto scrittore spagnolo
sposata con un inglese; a un certo
punto le disse: Quando andrai a
Madrid e vedrai tuo padre, digli che
lui e io possiamo avere idee
differenti e pensare diversamente,
ma è necessario che ci rispettiamo a
vicenda... E disse ancora una volta,
con forza: Poi risulta che sono io
l’intransigente!

Arrivò il tempo dei saluti e andammo
via. Per un certo tempo
camminammo in silenzio, ma ben
presto l’interlocutore mi disse: Don
Josemaría è un vero aragonese. Si
riferiva al vigore e alla forza del suo
carattere; ma poi aggiunse: È strano
che un uomo così appassionato sia
così giusto nel giudicare le persone...
Il fatto è – cercò di chiarire -, che, al
di là del suo carattere, ha un gran
cuore.



Se ora esaminassimo gli scritti di san
Josemaría, troveremmo
innumerevoli passi che ci
illuminerebbero su ciò che egli
considerava il “cuore” che deve
guidare le relazioni con gli altri, cosa
che ha ripetuto instancabilmente a
chi aveva voglia di ascoltarlo. Ho
sempre predicato – scrive – che ci
interessano tutte le anime – cento su
cento -, senza discriminazione alcuna
(Amici di Dio, n. 9). Oppure, più
esplicitamente: Il grande privilegio
dell’uomo è di poter amare,
trascendendo così l’effimero e il
transitorio. L’uomo può amare le
altre creature, può dire un tu e un io
pieni di significato. E può amare Dio,
che ci apre le porte del Cielo, ci
costituisce membri della sua
famiglia, ci autorizza a dar del tu
anche a Lui, a parlargli faccia a
faccia (È Gesù che passa, n. 48).

A questo punto possiamo dire che noi
uomini non potremmo convivere se



non ci amassimo sinceramente e
reciprocamente. Non possiamo farne
a meno, ed è di giustizia che diamo
un’occhiata al primo libro che nella
storia ci ha illuminato circa il valore
che ha il cuore nelle relazioni
umane. Esaminiamo molto
sommariamente alcuni aspetti che
erano una novità quando furono
scritti, e che forse lo sono ancora,
malgrado siano essenziali per
costruire una umanità. Almeno noi
cristiani dovremmo sentirci
interpellati.

Un giorno qualcuno che conosceva
bene la Legge antica domandò a
Gesù, con l’intenzione di tentarlo:
Maestro, qual è il più grande
comandamento della Legge? Gli
rispose: Amerai il Signore Dio tuo
con tutto il cuore, con tutta la tua
anima e con tutta la tua mente.
Questo è il più grande e il primo dei
comandamenti. E il secondo è simile
al primo: amerai il prossimo tuo



come te stesso. Da questi due
comandamenti dipende tutta la
Legge e i Profeti (Mt 22, 37).

Un’altra volta ebbe occasione di
completare questo concetto centrale,
quando un altro gli disse che non
sapeva chi fosse il suo “prossimo”.
Un giorno – gli spiegò – un uomo
incappò nei briganti, che lo
lasciarono mezzo morto per la
strada. Poco dopo passarono da lì
uomini importanti nella società
religiosa degli ebrei, videro il ferito
ma passarono oltre. Poi, invece,
passò un uomo che non aveva nome,
ma solo motivi di disprezzo nel
paese, gli si fece vicino, gli fasciò le
ferite, lo caricò sul suo giumento, lo
portò in una locanda e provvide
generosamente all’ospitalità e alle
cure... (cfr. Lc 10, 30-37).

Però ancora non è detto tutto;
mancava ciò che era più
incomprensibile ai giudei: Avete



inteso che fu detto: Amerai il tuo
prossimo e odierai il tuo nemico; ma
io vi dico: amate i vostri nemici e
pregate per i vostri persecutori [...].
Infatti, se amate quelli che vi amano,
quale merito ne avete? Non fanno
così anche i pubblicani? (Mt 5, 43).

È difficile imbattersi in una cosa
tanto concreta e completa. Certe
volte, quando si parla di
cristianesimo, si dimentica l’aspetto
più importante: amare senza limiti,
vedere chi è il prossimo – quello che
ci sta più vicino e ha bisogno di noi –
e non avere nemici. Non si può dire
meglio.

San Josemaría si è fatto eco di questo
insegnamento quando ha ripreso un
pensiero di San Leone Magno: Nel
dire ‘prossimo’ non bisogna
intendere soltanto coloro che sono
legati a noi da vincoli di amicizia o di
parentela, ma tutti gli uomini
assolutamente, con i quali abbiamo



comunanza di natura... Uno solo
infatti è l’Autore che ci ha plasmato,
uno solo il Creatore che ci ha
vivificato, e tutti quanti abbiamo e
godiamo lo stesso cielo e la stessa
aria, gli stessi giorni e le stesse notti.
Benché ci siano buoni e cattivi, giusti
ed ingiusti, tuttavia Dio è ugualmente
generoso e benigno con tutti (Amici
di Dio, n. 230).

Chi parla così non ci meraviglia che
sottoscriva questo inciso: Se si
devono amare anche i nemici –
intendo coloro che ci considerano
loro nemici: per quanto mi riguarda,
non mi sento nemico di niente e di
nessuno –, a maggior ragione
bisognerà amare coloro che sono
semplicemente lontani, coloro che ci
sono meno simpatici, coloro che, per
motivi di lingua, di cultura, di
educazione, sembrano il mio e il tuo
opposto (Ibid.).



Alla fine Gesù, nel momento più
solenne della sua vita, al momento
dell’addio, dice: Vi do un
comandamento nuovo: che vi amiate
gli uni gli altri; come io vi ho amato...
Poi aggiunge: Da questo tutti
sapranno che siete miei discepoli...
(Gv 13, 34-35).

San Josemaría commenta anche
questa frase: L’annuncio e l’esempio
del Maestro sono chiari, precisi. Ha
sottolineato con le opere la dottrina.
Tuttavia, molte volte ho pensato che,
dopo venti secoli, il comandamento
continua ad essere “nuovo”, perché
ben pochi sono gli uomini che si sono
presi cura di metterlo in pratica; gli
altri, la maggioranza, hanno
preferito e preferiscono non darsi
per intesi. Con egoismo esasperato
giungono a concludere: Perché tante
complicazioni? È già troppo se riesco
a badare a me stesso (Amici di Dio, n.
223).



Siamo arrivati all’ultimo punto. A
parte il rispetto per la libertà, la
comprensione e, se si vuole, il
perdono, non ci sarà mai una vera e
autentica convivenza tra gli uomini
se non si amano a vicenda o non
fanno di tutto per imparare a volersi
bene.

Benedetto XVI, in una enciclica che
mira a orientare il comportamento
sociale degli uomini e delle nazioni
di oggi, dice – e vale la pena
ascoltarlo – che “la novità principale
è stata l’esplosione
dell’interdipendenza planetaria,
ormai comunemente nota come
globalizzazione [...]. Nato dentro i
Paesi economicamente sviluppati,
questo processo per sua natura ha
prodotto un coinvolgimento di tutte
le economie. Esso è stato il principale
motore per l’uscita dal sottosviluppo
di intere regioni e rappresenta di per
sé una grande opportunità [...]. Per
questo la carità e la verità ci pongono



davanti a un impegno inedito e
creativo, certamente molto vasto e
complesso. Si tratta di dilatare la
ragione e di renderla capace di
conoscere e di orientare queste
imponenti nuove dinamiche,
animandole nella prospettiva di
quella «civiltà dell’amore» il cui seme
Dio ha posto in ogni popolo, in ogni
cultura” (Caritas in veritate, n. 33).

La responsabilità sociale, i rapporti
fra gli stati, le nazioni, le etnie o le
persone non trovano la giustizia o il
bene comune soltanto facendo
riferimento alla comprensione, al
perdono, al rispetto della libertà o
dell’intimità di ciascuno; affinché i
rapporti con gli altri siano giusti è
necessario che gli uomini si amino:
se non c’è amore, è inutile cercare la
giustizia nel mondo, perché non la
troveremo mai: non ci sarà mai.

La riflessione di Benedetto XVI
procede facendo onore al titolo della



Lettera – Caritas in Veritate, ossia
l’Amore con la Verità –, ma si può
dire che il nocciolo lo troviamo in un
brano iniziale: “La carità è la via
maestra della dottrina sociale della
Chiesa [...]. Essa dà vera sostanza alla
relazione personale con Dio e con il
prossimo; è il principio non solo delle
micro-relazioni: rapporti amicali,
familiari, di piccolo gruppo, ma
anche delle macro-relazioni: rapporti
sociali, economici, politici [...]: dalla
carità di Dio tutto proviene, per essa
tutto prende forma, ad essa tutto
tende. La carità è il dono più grande
che Dio abbia dato agli uomini, è sua
promessa e nostra speranza”.

È quello che san Josemaría ha
ripetuto con continua insistenza.
Leggiamo: L’amore delle anime, per
Dio, ci fa voler bene a tutti,
comprendere, scusare, perdonare...
Dobbiamo avere un amore che copra
le innumerevoli deficienze delle
miserie umane. Dobbiamo avere una



carità meravigliosa, «veritatem
facientes in caritate», sapendo
difendere la verità, senza ferire
(Forgia, n. 559).

Un giorno due o tre di noi
passeggiavano con san Josemaría,
che stava parlando della
preoccupazione che gli uni dobbiamo
avere per gli altri nella società, cosa
che ha un collegamento con la
questione sociale. Fra i tanti aspetti
ed episodi vivi, ci raccontò che alcuni
giorni prima gli avevano riferito che
un certo Vescovo aveva reso pubblico
un documento di condanna dei
ricchi. Alla fine concluse senza tanti
preamboli: Quando lo vedete, ditegli
da parte mia che con quello che lui
mangia come prima colazione
potrebbero mangiare cinque poveri
per una settimana; e aggiunse:
perché io so quello che mangia di
prima mattina! Poi spiegò che
nessuno deve parlare contro
nessuno: non contro i ricchi, né



contro i poveri..., anche quando si
aiutano gli uni e gli altri a essere
solidali e a preoccuparsi degli altri...

Quel giorno San Josemaría stava
soffrendo molto per la morte di una
persona amata. Egli era molto
soprannaturale..., ma anche molto
umano, e ci disse: Soffro perché ho
un cuore. Voi, non smettete mai di
avere un cuore... Sono dei disgraziati
quelli che non hanno un cuore.

Di san Josemaría possiamo ricordare
ancora una frase. Non gliel’ho sentita
dire direttamente, ma l’ho sentita
dalla bocca di due persone che
immediatamente dopo la sua morte
hanno reso testimonianza della sua
vita con i loro ricordi. Cercavo di non
dimenticarla, ma qualche volta
dubitavo della sua esattezza, finché
lessi uno dei suoi libri postumi e
trovai quella frase in uno di quei
punti che hanno un certo sapore
autobiografico: Diceva – senza finta



umiltà – quel nostro amico: “Non ho
avuto bisogno di imparare a
perdonare, perché il Signore mi ha
insegnato ad amare” (Solco, n. 804).

Indubbiamente San Josemaría aveva
un grande rispetto del pensiero di
tutti, non aveva l’abitudine di
intervenire su argomenti di politica,
comprendeva tutti e, soprattutto,
accettava tutti; però in lui questa non
era una tattica di convivenza, di
comprensione o apertura al dialogo,
ma la conseguenza di una
convinzione interiore che praticava e
stimolava. Ed ecco un riassunto del
modo in cui trattava tutti, sempre:
Carità sempre, con tutti... Violenza,
mai. Non la capisco, non mi sembra
adatta né per convincere né per
vincere... L’errore si combatte con la
preghiera, con la grazia di Dio, con
ragionamenti spassionati, studiando
e facendo studiare! E, ripeto, con la
carità. Per questo, quando qualcuno
tentasse di maltrattare chi è in



errore, state sicuri che sentirei
l’impulso interiore di mettermi
accanto a quest’ultimo per seguire,
per amore di Dio, la sua sorte.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/san-josemaria-
escriva-durante-la-guerra-civile-

spagnola-2/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/san-josemaria-escriva-durante-la-guerra-civile-spagnola-2/
https://opusdei.org/it/article/san-josemaria-escriva-durante-la-guerra-civile-spagnola-2/
https://opusdei.org/it/article/san-josemaria-escriva-durante-la-guerra-civile-spagnola-2/
https://opusdei.org/it/article/san-josemaria-escriva-durante-la-guerra-civile-spagnola-2/

	San Josemaría Escrivá durante la guerra civile spagnola

