
opusdei.org

Sale, luce e
fermento: Il ruolo
dei laici nella Chiesa

Con parole di Tertuliano:
"Quello che l’anima è per il
corpo, questo sono i cristiani
nel mondo". San Josemaría,
come commenta in questo
articolo Monsignor Álvaro del
Portillo, predicò senza sosta che
"è dovere di tutti e di ciascuno
dei battezzati, collaborare
attivamente nella trasmiss

12/12/2012



I cristiani della prima ora, quelli che
vissero con Gesù e gli Apostoli, o
quelli delle generazioni
immediatamente successive, erano
molto coscienti della missione di
improntare con la loro fede tutto ciò
che realizzavano. Con parole di
Tertuliano: "Quello che l’anima è per
il corpo, questo sono i cristiani nel
mondo". San Josemaría, come
commenta in questo articolo
Monsignor Álvaro del Portillo,
predicò senza sosta che "è dovere di
tutti e di ciascuno dei battezzati,
collaborare attivamente nella
trasmissione agli uomini di tutti i
tempi della parola predicata da
Gesù".

L'incarico che un pugno di uomini
ricevette sul Monte degli Olivi, vicino
a Gerusalemme, in una mattina
primaverile attorno all'anno 30 della
nostra era, aveva tutte le
caratteristiche di una «missione
impossibile». Avrete forza dallo



Spirito Santo che scenderà su di voi e
mi sarete testimoni a Gerusalemme,
in tutta la Giudea e la Samaria e fino
agli estremi confini della terra (At 1,
8). Le ultime parole pronunciate da
Cristo prima dell'Ascensione
sembravano una pazzia. Da un
angolo sperduto dell'Impero romano
alcuni uomini semplici – non ricchi,
non sapienti, non influenti –
avrebbero dovuto portare in tutto il
mondo il messaggio di un uomo
sottoposto alla pena di morte.

Meno di trecento anni più tardi gran
parte del mondo romano si era
convertita al cristianesimo. La
dottrina del Crocifisso aveva
sconfitto le persecuzioni del potere, il
disprezzo dei sapienti, la resistenza
ad alcune esigenze morali che
contrastavano le passioni. E,
malgrado gli alti e bassi della storia,
il cristianesimo è tuttora la maggior
forza spirituale dell'umanità. Solo la
grazia di Dio lo può spiegare. Ma la



grazia ha agito tramite uomini che si
sapevano investiti di una missione e
la compirono.

Cristo presentò ai discepoli questo
compito non come una possibilità ma
come un ordine imperativo.
Leggiamo in san Marco: Andate in
tutto il mondo e predicate il vangelo
ad ogni creatura. Chi crederà e sarà
battezzato sarà salvo, ma chi non
crederà sarà condannato (Mc 16,
15-16). E san Matteo raccoglie le
seguenti parole di Cristo: Andate e
ammaestrate tutte le nazioni,
battezzandole nel nome del Padre e
del Figlio e dello Spirito Santo,
insegnando loro ad osservare tutto
ciò che vi ho comandato. Ecco, io
sono con voi tutti i giorni, fino alla
fine del mondo (Mt 28, 19-20). Sono
parole che portano alla nostra
memoria quelle pronunciate da Gesù
nell'Ultimo Cena – come tu mi hai
mandato nel mondo, anch'io li ho
mandati nel mondo (Gv 17, 18) –, che



il Concilio Vaticano II ha così
commentato: «E questo solenne
comando di Cristo di annunciare la
verità salvifica, la Chiesa l'ha
ricevuto dagli apostoli per
proseguirne l'adempimento sino
all'ultimo confine della terra» (1).

Missione di tutti

Quando si parla della missione della
Chiesa, si corre il rischio di pensare
che si tratti di qualcosa che tocca a
coloro che parlano dall'altare. Ma la
missione che Cristo affida ai suoi
discepoli deve essere portata a
compimento da tutti coloro che
costituiscono la Chiesa. Tutti,
ciascuno secondo la propria
condizione, devono cooperare
concordemente nel compito comune
(2). «La vocazione cristiana», precisa
il Concilio Vaticano II, «è per sua
natura anche vocazione
all'apostolato [...]. C'è nella Chiesa
diversità di ministero ma unità di



missione. Gli Apostoli e i loro
successori hanno avuto da Cristo
l'ufficio di insegnare, reggere e
santificare in suo nome e con la sua
autorità. Ma anche i laici, essendo
partecipi dell'ufficio sacerdotale,
profetico e regale di Cristo,
all'interno della missione di tutto il
popolo di Dio hanno il proprio
compito nella Chiesa e nel
mondo» (3). Col Battesimo ogni
cristiano è assimilato a Cristo e
partecipa alla sua missione
redentrice; è dovere di tutti e di
ciascuno dei battezzati collaborare
attivamente nel trasmettere agli
uomini di ogni tempo la parola
predicata da Gesù.

La dimensione apostolica della
vocazione cristiana è stata sempre
presente nella vita della Chiesa; però
c'è stato un lungo periodo in cui la
realizzazione della missione salvifica
sembrava affidata solo a pochi
cristiani; gli altri erano solo soggetti



passivi. Il Concilio Vaticano II ha
comportato in questo campo un
ritorno agli inizi, nel manifestare
ripetutamente l'universalità di
questa chiamata all'apostolato, che
costituisce non una possibilità fra le
altre, ma un dovere autentico: «A
tutti i cristiani quindi è imposto il
nobile impegno di lavorare affinché
il divino messaggio della salvezza sia
conosciuto e accettato da tutti gli
uomini, su tutta la terra» (4).

Ma, all'interno di questa missione, ai
laici compete qualche parte
specifica? Il Concilio Vaticano II
aveva già dato alcuni orientamenti
precisi. I fedeli comuni – si legge
nella Costituzione Lumen gentium –
«sono da Dio chiamati a contribuire,
quasi dall'interno a modo di
fermento, alla santificazione del
mondo esercitando il proprio ufficio
sotto la guida dello spirito
evangelico, e in questo modo a
manifestare Cristo agli altri



principalmente con la testimonianza
della loro stessa vita e col fulgore
della loro fede, della loro speranza e
carità» (5). E più avanti: «I laici sono
soprattutto chiamati a rendere
presente e operosa la Chiesa in quei
luoghi e in quelle circostanze in cui
essa non può diventare sale della
terra se non per loro mezzo» (6).
Cioè, in un ospedale la Chiesa non è
presente solo grazie al cappellano:
agisce anche tramite i fedeli che,
come medici o infermieri, procurano
di prestare un buon servizio
professionale e una delicata
attenzione umana ai pazienti. In un
quartiere, la chiesa sarà sempre un
indispensabile punto di riferimento;
ma l'unico modo di giungere a quelli
che non la frequentano sarà tramite
altre famiglie.

L'Esortazione apostolica Christifideles
laici, raccogliendo il lavoro compiuto
nel Sinodo del 1987, ha approfondito
questa dottrina. Riferendosi alla



funzione dei laici, il Papa ricordava i
pericoli che potevano presentarsi
cercando di definirla: «La tentazione
di riservare un interesse così forte ai
servizi e ai compiti ecclesiali, da
giungere spesso a un pratico
disimpegno nelle loro specifiche
responsabilità nel mondo
professionale, sociale, economico,
culturale e politico; e la tentazione di
legittimare l'indebita separazione tra
la fede e la vita, tra l'accoglienza del
Vangelo e l'azione concreta nelle più
diverse realtà temporali e
terrene» (7). Di fronte a questi due
estremi, il Papa avvertiva che ciò che
distingue i laici è «l'indole secolare»,
poiché Dio li ha chiamati a
«santificare se stessi nel matrimonio
o nel celibato, nella famiglia, nella
professione e nelle varie attività
sociali» (8).

Il Sinodo cercò di evitare così il
doppio rischio segnalato dal Papa:
stimolando il compito dei laici negli



impegni temporali schiva la
tentazione di un ripiegamento nelle
strutture della Chiesa di fronte a una
società ostile o indifferente; e
chiedendo una forte coerenza tra
fede e vita vuole impedire una
dissoluzione dell'identità cristiana.
Quindi, per essere sale della terra, è
necessario stare nel mondo, ma
anche non diventare insipidi.

La missione specifica dei laici resta
così chiaramente definita: si tratta di
portare il messaggio di Cristo a tutte
le realtà terrene – la famiglia, la
professione, le attività sociali... – e,
con l'aiuto della grazia, trasformarle
in occasioni di incontro di Dio con gli
uomini.

Tuttavia non risponderebbe alla
realtà considerare tutto quanto qui
esposto come una novità posteriore
al Concilio Vaticano II. I cristiani
della prima ora, quelli che vissero
con Gesù e con gli Apostoli, o



appartennero alle generazioni
immediatamente successive, furono
molto coscienti della propria
missione. La loro conversione li
portava a un maggiore impegno nel
compiere i doveri corrispondenti alla
loro posizione nel mondo.
Tertulliano. per esempio, scrive:
«Viviamo come gli altri. Senza
evitare il foro, i mercati, i bagni, le
botteghe, le officine, gli alberghi, le
vostre fiere e tutti gli altri luoghi ove
si commercia, noi viviamo nel
mondo assieme a voi. Con voi
navighiamo, militiamo, coltiviamo la
terra e commerciamo: con voi
scambiamo i prodotti del nostro
lavoro e li mettiamo a vostra
disposizione» (9).

E in un venerabile documento
dell'antichità cristiana leggiamo: «I
cristiani non si distinguono dagli
altri uomini né per il territorio, né
per la lingua, né per le consuetudini
di vita. Perché non abitano città



proprie, non usano un linguaggio
particolare, non conducono uno
speciale genere di vita [...].
Disseminati per città elleniche o
barbare, secondo che a ciascuno è
toccato in sorte, e uniformandosi alle
abitudini locali nel vestire, nei cibi e
in ogni altro aspetto della vita,
rivelano, per comune consenso, la
meravigliosa e paradossale forma
della loro vita associata» (10). Quel
che poco più oltre si scrive nello
stesso documento, ci farà capire che,
rimanendo nel proprio posto, i primi
cristiani avevano cambiato
notevolmente di condotta. «Si
sposano come tutti gli altri; e come
tutti generano figli, ma non
espongono la prole [...], vivono nella
carne, però non vivono secondo gli
istinti della carne. Trascorrono
l'esistenza sulla terra, ma sono
cittadini del cielo. Obbediscono alle
leggi costituite, ma con il loro modo
di vivere superano le leggi [...]. Per
dirla in poche parole, ciò che è



l'anima per il corpo, questo sono i
cristiani per il mondo» (11).

Come conseguenza di questo
atteggiamento e della sua fervida
attività apostolica, il cristianesimo si
estese in poco tempo in modo
stupendo: indubbiamente quei nostri
fratelli contavano sulla grazia di Dio,
ma, insieme con questo, sappiamo
che la loro risposta fu sempre eroica:
non solo di fronte alla tortura ma
anche in tutti i momenti della loro
vita. Non meraviglia perciò che lo
stesso Tertulliano potesse scrivere:
«Siamo di ieri e già abbiamo riempito
l'orbe e tutte le vostre cose: le città, le
isole, gli abitati, le ville, le borgate,
l'esercito, il palazzo, il senato, il foro.
A voi abbiamo lasciato solo i
templi» (12).

Lo spirito dell'Opus Dei

Consentitemi adesso una digressione
che mi sembra doverosa. La
chiamata universale alla santità e



all'apostolato, tanto chiara nei primi
cristiani e ricordata dall'ultimo
Concilio (13), è una delle realtà che
sono alla base dello spirito della
Prelatura dell'Opus Dei. Dal 1928 il
suo fondatore, il Servo di Dio
Josemaría Escrivá, non cessò di
ripetere che la santità e l'apostolato
sono diritto e dovere di ogni
battezzato. Così, per esempio, nel
1934 scriveva: «Hai l'obbligo di
santificarti. – Anche tu. – Chi pensa
che la santità sia un impegno
esclusivo di sacerdoti e di religiosi? A
tutti, senza eccezione, il Signore ha
detto: "Siate perfetti, com'è perfetto il
Padre mio che è nei cieli"» (14). E
riferendosi all'apostolato, scrive:
«Ancora risuona nel mondo quel
grido divino: "Sono venuto a portare
il fuoco sulla terra; e che altro voglio,
se non che divampi?". – Eppure, vedi:
è quasi tutto spento...Non ti viene
voglia di propagare l'incendio?» (15).



Giustamente, quindi, si può
considerare monsignor Escrivá un
pioniere degli insegnamenti del
Concilio Vaticano II in questo campo.
Lo affermava con chiarezza il
cardinale Poletti nel Decreto di
Introduzione della Causa di
beatificazione del fondatore
dell'Opus Dei con le seguenti parole:
«Per avere proclamato la vocazione
universale alla santità, da quando
fondò l'Opus Dei nel 1928, monsignor
Josemaría Escrivá de Balaguer è stato
unanimemente riconosciuto come un
precursore del Concilio, proprio in
ciò che costituisce il nucleo
fondamentale del suo magistero,
tanto fecondo per la vita della
Chiesa» (16).

In un mondo sempre più
materialista, il lavoro del cristiano
del ventesimo secolo rassomiglia a
quello che compirono i primi
discepoli di Cristo. Come loro, dovrà



trasmettere la Buona Novella con
l'esempio e con la parola.

In questa vita non potremo mai
conoscere gli effetti del nostro
comportamento – il buon esempio o
lo scandalo provocato – sulle persone
che ci sono state attorno. C'è un
primo, essenziale obbligo per ogni
cristiano: agire in sintonia con la
propria fede, essere coerente con la
dottrina che professa. Voi siete la luce
del mondo; non può restare nascosta
una città collocata sopra un monte, né
si accende una lucerna per metterla
sotto il moggio, ma sopra il lucerniere
perché faccia luce a tutti quelli che
sono nella casa. Così risplenda la
vostra luce davanti agli uomini,
perché vedano le vostre opere buone e
rendano gloria al vostro Padre che è
nei cieli (Mt 5, 14-16).

Tuttavia, l'esempio non è sufficiente.
«Questo apostolato non consiste
soltanto nella testimonianza della



vita; il vero apostolo cerca le
occasioni per annunziare Cristo con
la parola sia ai non credenti, per
condurli alla fede, sia ai fedeli per
istruirli, confermarli ed indurli a una
vita più fervente» (17).

Non è questione di «specialisti». Il
Concilio Vaticano II ha ricordato il
dovere, che ogni laico ha, di fare
apostolato individualmente:
«L'apostolato che ciascuno deve
esercitare personalmente, sgorgando
in misura abbondante dalla fonte di
una vita veramente cristiana (Gv 4,
14), è la prima forma e la condizione
di ogni altro apostolato dei laici,
anche di quello associato, ed è
insostituibile. A tale apostolato,
sempre e dovunque proficuo, anzi in
certe circostanze l'unico adatto e
possibile, sono chiamati e obbligati
tutti i laici, di qualsiasi condizione,
ancorché non abbiano la possibilità o
l'occasione di collaborare nelle
associazioni» (18).



Le occasioni in cui questo apostolato
può svolgersi sono innumerevoli: in
realtà, tutta la vita deve essere un
continuo apostolato. Però mi
piacerebbe soffermarmi su due
circostanze che costituiscono gli assi
della vita della maggior parte delle
persone: il lavoro e la famiglia.

La professione & la famiglia

Tra i diversi motivi che inducono gli
uomini a frequentarsi, a stabilire
un'amicizia, senza dubbio c'è
l'esercizio della propria professione.
Potrebbe sembrare che l'ambito
dell'apostolato vi sia ridotto; però
non si deve dimenticare che,
normalmente, è lì il luogo dove si
stabiliranno relazioni profonde di
fiducia che – in molte occasioni –
consentono di aiutare in misura
decisiva le persone con le quali si
entra in rapporto.

Alcuni lavori – penso, per esempio, a
quelli che sono in relazione con



l'insegnamento o con i mezzi d
comunicazione sociale –
costituiscono una opportunità di
trasmettere idee a centinaia o
migliaia di persone. Ma sarebbe
sbagliato pensare che solo queste
professioni possono essere occasione
di apostolato; in ogni occupazione, in
ogni circostanza, il cristiano deve
collaborare affinché gli altri diano un
significato cristiano alla loro vita. Di
solito non sarà necessario fare grandi
discorsi, ma compiere ciò che il
fondatore dell'Opus Dei chiamava
«apostolato di amicizia e confidenza»
e che descriveva in questi termini:
«Quelle parole lasciate scivolare
proprio al momento giusto
all'orecchio dell'amico che vacilla;
quella conversazione orientatrice
che hai saputo provocare così a
proposito; e quel consiglio
professionale che migliora il suo
lavoro universitario; e la discreta
indiscrezione che ti porta a
suggerirgli orizzonti insospettati di



zelo... Tutto questo è "apostolato
della confidenza"» (19).

Questo impegno si traduce in
interesse reale per ogni persona e si
incanala normalmente nella
conversazione personale tra due
amici. «L'apostolato cristiano – mi
riferisco in concreto a quello di un
comune cristiano, di un uomo o di
una donna che vivono come uno dei
tanti tra i loro simili – è una grande
catechesi in cui, mediante il rapporto
personale, l'amicizia leale e
autentica, si risveglia negli altri la
sete di Dio e li si aiuta a scoprire
orizzonti nuovi: con naturalezza, con
semplicità – vi dicevo – , con
l'esempio di una fede ben vissuta,
con la parola amabile, ma piena della
forza della verità divina» (20).

Un impegno apostolico che, tramite
l'iniziativa libera e responsabile dei
cristiani, si manifesterà anche nello
sforzo per ottenere che le strutture



sociali facilitino agli altri
l'avvicinamento a Dio. In questo
modo si realizzerà l'animazione
cristiana dell'ordine temporale che,
come abbiamo visto, il Concilio
considera missione caratteristica dei
laici. In tale contesto si possono
capire gli appelli che nell'Esortazione
apostolica Christifideles laici il Papa
ha diretto ai laici impegnati nella
scienza e nella tecnica, nella
medicina, nella politica,
nell'economia e nella cultura perché
non abdichino alla propria
responsabilità (21), di costruire un
mondo più umano e, perciò, più
cristiano.

A tal fine essi si affidano ai
suggerimenti e ai principi proposti
dalla dottrina sociale della Chiesa.
Però questa dottrina si farà vita solo
tramite uomini e donne che, a Wall
Street o in un mercatino rionale,
concepiscano il proprio lavoro come
qualcosa di più che una fonte di



guadagni o uno strumento per dare
la scalata a posti; tramite cittadini
che, nel Comune o nell'associazione
di quartiere, si preoccupino di
rendere più accogliente la società:
tramite intellettuali che,
nell'università e nella scuola, creino
cultura con senso cristiano.

Assieme a tutto questo apostolato
attorno al lavoro – alla professione di
ciascuno – , occupa un posto
fondamentale quello che si realizza
tramite la famiglia. Nel caso dei
genitori, questo è il loro primo
campo d'apostolato, il luogo dove
sono stati posti da Dio per adempiere
a un compito insostituibile:
l'educazione dei figli.

La famiglia è la «cellula prima e
vitale della società» (22) e dalla sua
salute o dalla sua malattia
dipenderanno la salute o la malattia
dell'intero corpo sociale. La società
sarà più fraterna se gli uomini



imparano in famiglia a sacrificarsi gli
uni per gli altri. Ci sarà tolleranza e
rispetto nelle relazioni umane nella
misura in cui ci sia comprensione tra
genitori e figli. La lealtà guadagnerà
terreno nella vita sociale se si
valorizza la lealtà tra i coniugi. E il
materialismo indietreggerà quando
la stella polare della felicità
famigliare non sarà il consumo
crescente.

Quanto alla cura verso i propri figli, è
importante ricordare nuovamente il
ruolo fondamentale dell'esempio.
Giovanni Paolo II, in una delle rare
occasioni in cui ha parlato di se
stesso, riferendosi a suo padre
commentava: «Mio padre fu una
persona ammirevole e quasi tutti i
miei ricordi di infanzia e di
adolescenza si riferiscono a lui [...]. Il
semplice fatto di vederlo
inginocchiarsi ha avuto un'influenza
decisiva nei miei anni di gioventù.
Era tanto severo con se stesso che



non aveva bisogno di esserlo con suo
figlio: bastava il suo esempio per
insegnare la disciplina e il senso del
dovere» (23). E il cardinale Luciani –
il futuro Giovanni Paolo I – scriveva:
«Il primo libro di religione che i figli
leggono sono i genitori. È bene che
un padre dica a suo figlio: adesso in
chiesa c'è un confessore: non credi
che potresti approfittare
dell'opportunità?': ma è molto meglio
se gli parla così: "Vado in chiesa a
confessarmi, vuoi venire con
me?"» (24).L'esempio offerto nelle
più diverse sfaccettature della vita –
di lealtà con gli amici, di laboriosità,
di sobrietà e temperanza, di allegria
di fronte alle contrarietà, di
preoccupazione per gli altri, di
generosità... – rimarrà impresso in
modo indelebile nelle anime dei figli.

E, insieme con l'esempio, la generosa
attenzione per la loro educazione.
«L'affare che dovete curare
maggiormente» – era solito dire il



fondatore dell'Opus Dei agli
imprenditori – «è la formazione dei
vostri figli». Un'educazione che sarà
efficace se i genitori sanno farsi
amici dei figli; se, fin da piccoli,
questi si abituano ad avere fiducia in
loro, ad aprire loro il proprio cuore
quando hanno qualche difficoltà.
Scriveva san Tommaso Moro: «Una
volta tornato a casa, devo parlare
con la moglie, intrattenermi con i
figli, scambiare idee con i domestici.
Tutto ciò fa parte della mia vita
quando lo devo fare; e lo si deve fare
se non vuoi essere straniero in casa
tua. Ci si deve consegnare a coloro
che la natura, il destino o tu stesso
hai scelto come compagni» (25).

Il ritmo della vita moderna non
sembra favorire questo impegno. Di
tutto abbiamo sempre più
abbondanza, salvo che di tempo. E si
corre il rischio che i genitori vengano
assorbiti dal lavoro, anche se per il
nobile desiderio di assicurare nel



miglior modo possibile il futuro dei
figli. Ma questo futuro dipenderà più
dal tempo che si è dedicato loro
personalmente che non dal comfort
che gli si è offerto. E così, quando i
figli si lamentano non è per le cose
che i genitori non hanno dato loro,
ma perché padre e madre non hanno
saputo dare loro se stessi.

Questo donarsi è già molto; ma non è
tutto. Un cristiano cosciente della
propria missione di lievito nella
massa non può limitarsi
all'attenzione nei confronti dei
propri cari. Certo, in un mondo
competitivo e duro è normale
cercare nella propria famiglia
l'affetto e la sicurezza che molte volte
manca all'esterno. Come è anche
comprensibile che, di fronte ai
diversi tipi di famiglia che oggi
esistono nella società, alcuni genitori
cristiani cerchino di proteggere e
coltivare il proprio. Ma la famiglia
cristiana è una famiglia «aperta».



«La famiglia», diceva Paolo VI, «come
la Chiesa, deve essere uno spazio in
cui il Vangelo è trasmesso e da cui il
Vangelo si irradia [...]. Una simile
famiglia diventa evangelizzatrice di
molte altre famiglie e dell'ambiente
nel quale è inserita» (26). L'esempio
di una famiglia cristiana che, con le
sue limitazioni e difficoltà, si sforza
di vivere il proprio ideale, è sempre
attraente, anche sotto il profilo
umano. Soprattutto se questa
famiglia è aperta all'amicizia con
altre – di parenti, di colleghi, di
vicini, degli amici dei figli – , animata
da spirito apostolico. In tal modo
diventerà realtà l'ideale che Giovanni
Paolo II indicava dicendo che «la
Chiesa domestica (la famiglia) è
chiamata ad essere un segno
luminoso della presenza di Cristo e
del suo amore anche per i "lontani",
per le famiglie che non credono
ancora e per le stesse famiglie
cristiane che non vivono più in
coerenza con la fede ricevuta» (27).



D'altra parte, ogni famiglia è esposta
a influenze esterne che provengono
dalle leggi, dalla scuola o
dall'opinione pubblica. Dal che
deriva che, sia per proteggere la
propria famiglia sia per aiutare gli
altri, un cristiano deve preoccuparsi
che nella società esista un clima
favorevole all'istituzione famigliare.

«Le famiglie», si legge
nell'Esortazione apostolica Familiaris
consortio, «devono per prime
adoperarsi affinché le leggi e le
istituzioni dello Stato non solo non
offendano, ma sostengano e
difendano positivamente i diritti e i
doveri della famiglia. In tal senso le
famiglie devono crescere nella
coscienza di essere "protagoniste"
della cosiddetta "politica famigliare"
ed assumersi la responsabilità di
trasformare la società» (28).

Per la nuova evangelizzazione



I primi cristiani seppero cambiare la
propria società, mettendo tutto il
proprio impegno al servizio del
comando di Cristo: Allora essi
partirono e predicarono dappertutto,
mentre il Signore operava insieme
con loro e confermava la parole con i
prodigi che l'accompagnavano (Mc
16, 20). Alle porte del terzo millennio,
di fronte a una società che sembra
fuggire all'impazzata da Dio, noi
cristiani di questo secolo siamo stati
chiamati a realizzare una nuova
evangelizzazione «nei compiti e
attraverso i compiti civili, materiali,
temporali della vita umana: in un
laboratorio, nella sala operatoria di
un ospedale, in caserma, dalla
cattedra di un'università, in fabbrica,
in officina, sui campi, nel focolare
domestico e in tutto lo sconfinato
panorama del lavoro, Dio ci aspetta
ogni giorno. Sappiatelo bene: c'è un
qualcosa di santo, di divino, nascosto
nelle situazioni più comuni, qualcosa



che tocca a ognuno di voi
scoprire» (29).

E, con parole di Giovanni Paolo II,
«ciò sarà possibile se i fedeli laici
sapranno superare in se stessi la
frattura tra il Vangelo e la vita,
ricomponendo nella loro quotidiana
attività in famiglia, sul lavoro e nella
società, l'unità d'una vita che nel
Vangelo trova ispirazione e forza per
realizzarsi in pienezza» (30). Il
mondo attende cristiani senza
fratture, cristiani tutti d'un pezzo.
Con mancanze, con errori, però con
la ferma volontà di correggersi ogni
volta che sia necessario e continuare
a procedere sul sentiero che, con il
sostegno della Vergine, ci conduce al
Padre tramite Cristo, Via, Verità e
Vita.

Note

1. CONCILIO VATICANO II, Cost. dog. 
Lumen gentium, n. 17.



2. Cfr. CONCILIO VATICANO II, Cost.
dog. Lumen gentium, n. 30.

3. CONCILIO VATICANO II, Decr. 
Apostolicam actuositatem, n. 2.

4. CONCILIO VATICANO II, Decr. 
Apostolicam actuositatem, n. 3.

5. CONCILIO VATICANO II, Cost. dog. 
Lumen gentium, n. 31.

6. CONCILIO VATICANO II, Cost. dog. 
Lumen gentium, n. 33.

7. GIOVANNI PAOLO II, Esort. apost. 
Christifideles laici, 30-XII-1988, n. 2.

8. Ivi.,n. 15.

9. TERTULLIANO, Apologetico, 42.

10. Epistola a Diogneto, 5.

11. Ivi.

12. TERTULLIANO, Apologetico, 1.



13. Ha scritto Giovanni Paolo II:
«Questa chiamata universale alla
santità è stata la consegna
fondamentale affidata a tutti i figli e
figlie della Chiesa da un Concilio
convocato per il rinnovamento
evangelico della vita cristiana.
Consegna che non è una semplice
esortazione morale, ma
un'insopprimibile esigenza del
mistero della Chiesa» (GIOVANNI
PAOLO II, Esort. apost. Christifideles
laici, n. 16).

14. JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Cammino,
n. 291.

15. Ivi, n. 801.

16. CARDINALE UGO POLETTI,
Decreto di Introduzione della Causa
di beatificazione del Servo di Dio
Josemaría Escrivá de Balaguer y
Albás.

17. CONCILIO VATICANO II, Decr. 
Apostolicam actuositatem, n. 6.



18. Ivi., n. 16.

19. JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Cammino,
n. 973.

20. JOSEMARÍA ESCRIVÁ, È Gesù che
passa, n. 149.

21. Cfr. GIOVANNI PAOLO II, Esort.
apost. Christifideles laici, nn. 38 e da
42 a 44.

22. CONCILIO VATICANO II, Decr. 
Apostolicam actuositatem, n. 11.

23. ANDRÉ FROSSARD, Non abbiate
paura!, Rusconi, Milano 1983, p. 19.

24. ALBINO LUCIANI, Illustrissimi,
Emsp, Padova 1996.

25. SAN TOMMASO MORO, Utopia,
Introduzione.

26. PAOLO VI, Esort. apost. Evangelii
nuntiandi, n. 71, citato da Giovanni
Paolo II in Esort. apost. Familiaris
consortio, 22-XI-1981, n. 52.



27. GIOVANNI PAOLO II, Esort. apost. 
Familiaris consortio, n. 54.

28. GIOVANNI PAOLO II, Esort. apost. 
Familiaris consortio, n. 44.

29. JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Colloqui
con Monsignor Escrivá, n. 114.

30. GIOVANNI PAOLO II, Esort. apost. 
Christifideles laici, n. 34.

Mundo Cristiano, 1999

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/sale-luce-e-
fermento-il-ruolo-dei-laici-nella-chiesa/

(14/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/sale-luce-e-fermento-il-ruolo-dei-laici-nella-chiesa/
https://opusdei.org/it/article/sale-luce-e-fermento-il-ruolo-dei-laici-nella-chiesa/
https://opusdei.org/it/article/sale-luce-e-fermento-il-ruolo-dei-laici-nella-chiesa/

	Sale, luce e fermento: Il ruolo dei laici nella Chiesa

