
opusdei.org

Recensione:
"Josemaría Escrivá.
Una libertà da
vivere"

Andrea Mardegan ha raccolto
un’ampia selezione di testi tra
gli scritti pubblicati di san
Josemaría che mettono in luce
esaurientemente l’originalità
della sua riflessione su un
argomento che egli considerava
centrale nell’ascetica cristiana:
la libertà.

12/12/2012



Agli studi che vanno approfondendo
l’insegnamento di san Josemaría si
aggiunge ora un’opera di carattere
antologico sul suo pensiero circa la
libertà. Come si sa, ogni antologia
ben fatta ha dietro uno studio
rigoroso per poter illustrare con il
brano più adatto ogni aspetto della
questione in esame. È ciò che ha fatto
Andrea Mardegan, raccogliendo
un’ampia selezione di testi tra gli
scritti pubblicati di san Josemaría
che mettono in luce esaurientemente
l’originalità della sua riflessione su
un argomento che egli considerava
centrale nell’ascetica cristiana.

Non è la prima volta, naturalmente,
che viene visitato questo argomento
nella dottrina di san Josemaría. Ne fu
pioniere Cornelio Fabro all’indomani
della morte del santo (cfr. Cornelio
Fabro, "Un maestro di libertà
cristiana: Josemaría Escrivá de
Balaguer", in L’Osservatore Romano,
2 luglio 1977; cfr. anche C. Fabro - S.



Garofalo - M.A. Raschini, Santi nel
mondo: studi sugli scritti del beato
Josemaría Escrivá, Ares, Milano 1992,
pp. 70-74); tra i contributi recenti va
ricordato il saggio di Lluis Clavell,
"La libertà conquistata da Cristo sulla
Croce. Approccio teologico ad alcuni
insegnamenti del Beato Josemaría
Escrivá" (Romana, Bollettino della
Prelatura della Santa Croce e Opus
Dei, 17 [2001], pp. 240-269),
comprensivo di un’ampia
bibliografia. A questi lavori si
rimanda il lettore che voglia
approfondire il tema sul piano
teoretico, mentre in questa sede ci
soffermiamo a riassumere, per
quanto possibile, la silloge curata da
Mardegan che, tra le altre cose, ha il
vantaggio della presa diretta con la
voce del santo fondatore nelle molte
sfumature che un discorso tanto
complesso richiede. Non è la prima
antologia che Andrea Mardegan
compila del pensiero di san
Josemaría, avendo già dato alle



stampe quella su un altro tema-
caposaldo: la filiazione divina del
fedele.

Il presente libro si avvale di una
prefazione del prelato dell’Opus Dei,
mons. Javier Echevarría, nella quale
egli racconta da testimone diversi
episodi significativi dell’amore di san
Josemaría alla libertà. «San
Josemaría diffondeva attorno a sé un
clima di libertà spirituale», egli
scrive, ed è questa una frase che
coglie nel pieno la questione, poiché
il santo non fu autore teorico di
teologia spirituale o pastorale, ma
rimase sempre un pastore, una guida
concreta di anime concrete, volto a
calare la dottrina nella vita.

Vediamo a grandi linee i principali
aspetti trattati da san Josemaría, che
in pratica corrispondono
all’organizzazione della materia da
parte di Mardegan.



La prima grande apertura che san
Josemaría fa è derivare la
meditazione sulla libertà umana
dalla “libertà di Dio”. Se l’uomo è
immagine e somiglianza di Dio in
quanto essere razionale e libero,
diventa importante per lui conoscere
come Dio “esercita” la sua libertà
infinita. Ed ecco la risposta:

a) «La Trinità beatissima trae dal
nulla il mondo e l’uomo, in un libero
slancio d’amore» (Amici di Dio, 25).

b) «Il Verbo scende dal Cielo e
assume la nostra carne con lo
splendido sigillo della libertà nella
sottomissione: Ecco, io vengo –
poiché di me sta scritto nel rotolo del
libro – per fare, o Dio, la tua volontà
(Eb 10, 7)» (Amici di Dio, 25).

Dio, che è la libertà somma non
dovendo il suo essere a nessun altro,
crea per pura liberalità. E con la
stessa liberalità il Verbo si consegna
all’obbedienza e alla morte per



redimere le creature dal peccato.
«Non riusciremo mai a capire fino in
fondo la libertà di Gesù Cristo,
immensa – infinita – come il suo
amore» (Amici di Dio, 25). Eppure
proprio il fatto che Cristo “investe” la
sua libertà nell’obbedienza al Padre,
per amore, ci offre la più chiara
lettura del senso della nostra libertà.

A questo punto san Josemaría, con il
suo forte spirito contemplativo,
s’intrattiene a considerare diversi
aspetti della volontaria umiliazione
del Verbo (cfr. Fil 2, 8), perché
offrono un parametro imitabile
dall’uomo in grazia. Medita così sulle
tentazioni nel deserto e sulla vittoria
di Gesù sul demonio, vittoria della
libertà ben impiegata (cfr. È Gesù che
passa, 61). Vede l’Eucaristia come
l’apice della donazione di Cristo ai
suoi, che lo porta a rimanere
sacramentalmente in mezzo ad essi
(cfr. Ibid. 83). Ma si sofferma



particolarmente sul carattere
volontario del sacrificio di Cristo:

«È stato L’Amore a portare Gesù al
Calvario. E, ormai in Croce, tutti i
suoi gesti e tutte le sue parole sono di
amore, di amore sereno e forte. Con
gesto di Sacerdote eterno, senza
padre e senza madre, senza
genealogia (cfr. Eb 7, 3), apre le sue
braccia a tutta l’umanità» (Via Crucis,
XI). «Ha sofferto quanto ha potuto –
e, essendo Dio, poteva molto! – ma
amava più di quanto soffrisse» (Ibid.
XII).

Dio ha creato l’uomo libero proprio
perché questi lo potesse amare
ricambiando il suo amore. Perciò è
ben lontana dal pensiero di san
Josemaría la riduzione della libertà
umana al solo libero arbitrio, come
se gli uomini fossero stati lasciati su
un campo di prova e alla fine
premiati o puniti per le loro
prestazioni. La libertà va invece



intesa come capacità di amare Dio e,
per Lui, il prossimo, a esempio di
Cristo. Le scelte dell’uomo non si
misurano soltanto in base a una
maggiore o minore “correttezza”
rispetto alla legge di Dio, ma hanno
sempre il valore trascendente di
accettazione o rifiuto del suo destino
eterno. «La libertà acquista il suo
autentico significato quando viene
esercitata al servizio della verità che
redime, quando è spesa alla ricerca
dell’Amore infinito di Dio, che ci
scioglie da ogni schiavitù. Cresce in
me di giorno in giorno l’impulso di
proclamare a gran voce l’insondabile
ricchezza del cristiano: “la libertà
della gloria dei figli di Dio!” (Rm
8,21)» (Amici di Dio, 27).

In questo senso la libertà è una
crescita che va di pari passo con la
crescita dell’amor di Dio nell’anima.
E pertanto, «finché dura il nostro
passaggio sulla terra nessuno può



dire di aver raggiunto la pienezza
della propria libertà» (Ibid. 36).

Tra gli atteggiamenti vitali che una
tale visione comporta, va annoverato
l’amore per questo mondo, un amore
che san Josemaría non esitava a
chiamare «appassionato». «Il Signore
ha voluto che noi suoi figli, che
abbiamo ricevuto il dono della fede,
manifestiamo l’originaria visione
ottimistica della creazione, l’“amore
per il mondo” che palpita nel
cristianesimo» (Forgia, 703).

Mardegan inserisce a questo punto
della silloge la famosa questione
della «libertà di coscienza» e la
«libertà delle coscienze», che oggi
richiede qualche spiegazione.
Iniziamo leggendo le parole del
santo, in questo caso prese da Amici
di Dio anche se affrontò l’argomento
in molti suoi scritti. «Quando nella
mia attività sacerdotale, ormai lunga,
non solo predico, ma addirittura



grido il mio amore alla libertà
personale, noto in qualcuno un gesto
di diffidenza, come se si possa
sospettare che la difesa della libertà
comporti un pericolo per la fede.
Non si inquietino, i pusillanimi. Porta
attentati alla fede soltanto un’errata
interpretazione della libertà, una
libertà senza scopo, senza norma
oggettiva, senza legge, senza
responsabilità. In una parola: il
libertinaggio. Purtroppo, è di questo
che molti si fanno propugnatori; e
questa rivendicazione effettivamente
è un attentato alla fede.

Pertanto, non è esatto parlare di
“libertà di coscienza”, nel senso di
considerare moralmente valido che
l’uomo respinga Dio. Abbiamo già
ricordato che possiamo opporci ai
disegni di salvezza del Signore; lo
possiamo, ma non lo dobbiamo fare.
E se qualcuno deliberatamente
assumesse tale atteggiamento,
peccherebbe trasgredendo il primo e



fondamentale comandamento:
Amerai il Signore Dio tuo con tutto il
cuore (Dt 6,5). Difendo invece con
tutte le mie forze la libertà delle
coscienze (Leone XIII, enc. Libertas
Prestantissimum, 20-VI-1888, ASS 20,
606), che sta a significare che a
nessuno è lecito impedire che la
creatura renda il culto a Dio. Bisogna
rispettare i legittimi desideri di
verità: l’uomo ha l’obbligo grave di
cercare il Signore, di conoscerlo e di
adorarlo, ma nessuno sulla terra
deve permettersi di imporre agli altri
una fede che non hanno; e,
reciprocamente, nessuno può
arrogarsi il diritto di porre

ostacoli a chi ha ricevuto la fede da
Dio» (Amici di Dio, 32).

Il Concilio Vaticano II, affrontando
l’argomento dell’autonomia delle
realtà temporali, ha ricordato il
radicale ordinamento a Dio di tutto
ciò che è creato: «Se con l’espressione



“autonomia delle realtà temporali” si
intende dire che le cose create non
dipendono da Dio e che l’uomo può
adoperarle senza riferirle al
Creatore, allora a nessuno che creda
in Dio sfugge quanto false siano tali
opinioni» (Gaudium et Spes, 36). In
questo senso la coscienza non è
libera di allontanarsi dal progetto
divino con libertà di diritto benché
possa farlo de facto. È in questo
senso che san Josemaría non
approvava la «libertà di coscienza».
Tuttavia nel linguaggio ordinario,
anche nelle teologia, oggi si intende
per «libertà di coscienza» quello che
egli intendeva sotto il nome di
«libertà delle coscienze», e cioè il
diritto di ogni uomo di non subire
costrizioni nell’esercizio della sua
religiosità e del suo pensiero.

Nella seconda parte del libro si
analizza la libertà umana come
conseguenza della fede liberatrice.
«Quando l’uomo vive veramente di



fede, allora e solo allora riceve con
pienezza il grande fuoco, la grande
luce, la grande consolazione dello
Spirito Santo. Ed è allora che
vengono date all’anima anche la pace
e la libertà che Cristo ci ha
conquistato» (È Gesù che passa, 137).
Siamo nel pieno del paradosso
cristiano: morire per vivere,
umiliarsi per essere elevato,
abbandonarsi per essere fortificato.
«Non ti eri mai sentito più
assolutamente libero di adesso,
quando la tua libertà è tessuta di
amore e di distacco, di sicurezza e di
insicurezza: perché non ti fidi per
niente di te, e ti fidi in tutto di
Dio» (Solco, 787). E sempre nello
stesso Solco troviamo la soluzione al
dilemma libertà-sottomissione:
«Amare è... non albergare che un
solo pensiero, vivere per la persona
amata, non appartenersi, essere
felicemente e liberamente
sottomesso, anima e cuore, a una



volontà estranea... e, al tempo stesso,
propria» (Solco, 797).

Inoltre l’amor di Dio libera dal
peccato, che è la peggiore tirannia:
«la religione è la più grande
ribellione dell’uomo che non si
rassegna a vivere come una bestia,
dell’uomo che non si adatta – non si
dà pace – finché non conosce e non
stabilisce una comunicazione con il
suo Creatore» (Colloqui, 73). Almeno
due conseguenze pratiche derivano
da questa visione della religione
come massimo grido di libertà. La
prima, che l’obbedienza non è in
contrasto con la libertà: «I figli di Dio
non sono né pietre né cadaveri: sono
esseri intelligenti e liberi, elevati tutti
al medesimo ordine
soprannaturale» (Colloqui, 2). La
seconda è un profondo rispetto della
varietà all’interno della Chiesa,
perché ciascuna anima deve trovare
il suo personale modo di



rapportarsi a Dio. «Ti stupivi perché
approvavo la mancanza di
“uniformità” nell’apostolato in cui
lavori. E ti ho detto: Unità e varietà. –
Dovete essere diversi come diversi
sono i santi nel cielo, ognuno dei
quali ha le sue proprie note personali
e specialissime. E, anche, dovete
assomigliare gli uni agli altri come i
santi, che non sarebbero santi se
ognuno di loro non si fosse
identificato con Cristo» (Cammino,
947). A questo riguardo va ricordato
come san Josemaría non amasse
imporre e nemmeno consigliare
metodiche di vita interiore, cosa di
per sé legittima e praticata da molti
santi. «Ognuno di voi, se vuole, può
trovare la sua propria via per questo
colloquio con Dio. Non mi piace
parlare di metodi o di formule,
perché non mi è mai garbato
costringere la gente dentro schemi
rigidi: ho cercato di aiutare tutti ad
avvicinarsi al Signore rispettando
ogni anima così com’è, con le sue



caratteristiche proprie» (Amici di Dio,
249). E quando proponeva un piano
di vita spirituale aveva cura di
ricordare che non si tratta di norme
rigide e che deve adattarsi alla
persona “come un guanto si adatta
alla mano”.

Forse una terza conseguenza si può
indicare: anche in mezzo alle
disgrazie e al dolore, il cristiano non
si sente costretto a un’accettazione
cieca, ma sa vedere in essi un altro
lato del poliedrico amore di Dio. Gli
basta pensare a Cristo crocifisso, Dio
che soffre e muore. Così, «il contegno
di un figlio di Dio non è quello di chi
si rassegna a una tragica sventura,
quanto piuttosto di chi si rallegra
pregustando la vittoria. In nome
dell’amore vittorioso di Cristo, noi
cristiani dobbiamo percorrere tutti i
cammini della terra per essere, con
le parole e le opere, seminatori di
pace e di gioia. Dobbiamo lottare in
questa guerra di pace contro il male,



l’ingiustizia, il peccato, proclamando
che l’attuale condizione umana non è
quella definitiva e che l’amore di Dio
manifestato nel Cuore di Cristo
otterrà il glorioso trionfo spirituale
degli uomini» (È Gesù che passa, 168).

La terza parte va sotto l’eloquente
titolo de La libertà come traguardo,
ed è per così dire la parte ascetica del
discorso. Se Dio ha liberato l’uomo
dal peccato sul piano della
giustificazione, egli deve impegnarsi
nella realizzazione concreta di tale
libertà, svincolandosi dalle catene di
vizi e peccati che lo tengono
prigioniero. «È molto agevole
lasciarsi trasportare dagli impulsi
che vengono chiamati naturali; ma al
termine della loro corsa non si trova
altro che la tristezza, l’isolamento
nella propria miseria. Alcuni non
vogliono negare nulla allo stomaco, o
agli occhi, o alle mani; non ascoltano
il consiglio di vivere una vita pulita.
Usano la facoltà di generare – una



realtà nobile, partecipazione al
potere creatore di Dio – in modo
disordinato, come uno strumento al
servizio dell’egoismo» (Amici di Dio,
84).

Rientra qui l’insistenza di san
Josemaría sulla pratica delle virtù
umane, sulla mortificazione, sulla
lotta interiore. Ma anche il tono di
fiducia in Dio e di pace interiore che
questa lotta deve avere. Ricordava
volentieri le parole di san Paolo:
«quando sono debole, allora sono
forte». E insegnava a ripetere: «Gesù,
mi abbandono nelle tue
braccia» (Forgia, 306).

Occorre liberarsi dalla paura che
conduce all’anonimato e a non voler
guardare Cristo faccia a faccia (cfr. 
Solco, 456). Liberarsi dal giudizio
degli altri, che spesso attanaglia delle
anime anche generose. «Quando è in
gioco la difesa della verità, come si
può desiderare di non dispiacere a



Dio e, al tempo stesso, di non
scontrarsi con l’ambiente? Sono cose
contrapposte: o l’una o l’altra! È
necessario che il sacrificio sia
olocausto: bisogna bruciare tutto...,
persino il “che cosa diranno”, persino
la cosiddetta reputazione» (Solco, 34).

Il cristiano si sottopone
volontariamente a questa
purificazione che lo Spirito Santo va
operando nella sua anima. E sotto il
prisma della libertà vengono
affrontati temi classici dell’ascetica
cristiana come il distacco dalle cose
di questo mondo: «La nostra volontà
deve seguire questa regola chiara e
precisa: “Signore, voglio questo o
quest’altro soltanto se a Te piace;
altrimenti, che me ne faccio?”. In
questo modo assestiamo un colpo
mortale all’egoismo e alla vanità che
serpeggiano in ogni coscienza, e nel
contempo raggiungiamo la vera pace
dell’anima, con un distacco che
conduce al possesso di Dio, sempre



più intimo e intenso» (Amici di Dio,
114). Evangelicamente distaccato, il
cristiano non si lascia travolgere
dalle preoccupazioni, neanche
quando queste riguardano eventuali
«fallimenti» nel suo impegno, perché
fiducioso della sapienza paterna di
Dio.

«La creazione stessa attende con
impazienza la rivelazione dei figli di
Dio […] e nutre la speranza di essere
lei pure liberata dalla schiavitù della
corruzione, per entrare nella libertà
della gloria dei figli di Dio» (Rm
8,19-21). Con questa panoramica
paolina si apre l’ultima parte della
silloge: Costruire un clima di libertà.
San Paolo cerca di penetrare le
profondità alla redenzione.
Sant’Ambrogio gli fa eco quasi
vedendo con gli occhi la definitiva e
universale liberazione: «Ci sarà
un’unica libertà, quella della
creazione e quella dei figli di Dio,
allorché sarà manifestata la loro



gloria» (Epist. XXXV, 5: PL 16, 1079).
Ma è anche vero che la
manifestazione dei figli di Dio, così
com’è possibile in questo tempo,
comporta naturalmente un clima di
libertà intorno a loro. La tirannia, la
costrizione, la schiavitù, non sono da
Dio.

Libertà, prima di tutto, interiore: «La
vita cristiana non va mai ridotta a un
opprimente intrico di doveri, che
sottopone l’anima a un’esasperata
tensione» (Amici di Dio, 137). Ma poi,
appassionato amore alla libertà degli
altri. C’è nell’azione apostolica una
tensione pedagogica per la libertà.
San Josemaría insisteva presso
educatori e soprattutto genitori
sull’educazione nella libertà e alla
libertà, ponendosi così
indirettamente nell’avanguardia
pedagogica.

Difesa appassionata della libertà,
infine, nell’ambito civile. Non



gradiva la “mentalità da partito
unico”, in qualsiasi terreno, e non
solo perché la diversità è una
ricchezza, ma perché nessuno deve
sentirsi costretto a pensare in
determinato modo o venire escluso a
causa delle proprie legittime scelte.
Ecco, in chiusura, una pagina
accorata di san Josemaría:

«Dal momento che, eccettuando il
peccato, il mondo e quanto vi è in
esso è buono, perché è opera di Dio
nostro Signore, il cristiano,
conducendo costantemente una lotta
positiva d’amore per non offendere
Dio, deve impegnarsi in tutte le
attività terrene, gomito a gomito con
i suoi simili, e deve difendere tutti i
beni che la dignità della persona
porta con sé. Ne esiste uno che
bisogna sempre ricercare in modo
particolare: la libertà personale. Solo
quando si difende la libertà
individuale degli altri, pur esigendo
la corrispondente responsabilità



personale, è possibile difendere
onestamente e cristianamente la
propria libertà. Torno a ripetere, e
ripeterò sempre, che il Signore, che ci
ha fatto gratuitamente un grande
dono soprannaturale – la grazia
divina – ci ha dato anche un gran
bene naturale: la libertà personale,
che per non corrompersi e diventare
libertinaggio, ci richiede integrità,
impegno efficace di comportarci
secondo la legge divina, perché “dove
c’è lo Spirito del Signore c’è
libertà” (2 Cor 3,17).

«Il Regno di Cristo è regno di libertà:
in esso non vi sono altri servi
all’infuori di coloro che liberamente
si incatenano per Amore a Dio.
Benedetta schiavitù d’amore che ci fa
liberi! Senza libertà è impossibile
corrispondere alla grazia, ed è quindi
impossibile darci al Signore per il più
soprannaturale dei motivi: perché ne
abbiamo voglia.



«Quanti di voi mi conoscono da più
anni, possono essermi testimoni che
ho sempre predicato il criterio della
libertà personale e della
corrispondente responsabilità. Ho
cercato e cerco la libertà, per tutta la
terra, come Diogene cercava l’uomo.
L’amo ogni giorno di più, l’amo al di
sopra di tutte le cose terrene: è un
tesoro che non apprezzeremo mai
abbastanza» (È Gesù che passa, 184).

La forza della presa diretta, si diceva
all’inizio. In effetti, con questa
organizzazione della materia,
Mardegan ci permette di ascoltare
dalla voce del fondatore un discorso
a tutto tondo sulla libertà cristiana,
che riunisce la completezza del
trattato e la semplicità del discorso
confidenziale. L’utilità del libro va
perciò dal sussidio per la
meditazione personale al materiale
per la ricerca teologica.



Andrea Márdegan (a cura di), 
Josemaría Escrivá. Una libertà da
vivere, Presentazione di Javier
Echevarría, Milano, Paoline 2004,
262 pp.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/recensione-
josemaria-escriva-una-liberta-da-

vivere/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/recensione-josemaria-escriva-una-liberta-da-vivere/
https://opusdei.org/it/article/recensione-josemaria-escriva-una-liberta-da-vivere/
https://opusdei.org/it/article/recensione-josemaria-escriva-una-liberta-da-vivere/
https://opusdei.org/it/article/recensione-josemaria-escriva-una-liberta-da-vivere/

	Recensione: "Josemaría Escrivá. Una libertà da vivere"

