
opusdei.org

Quel birichino di
Costantino

Riportiamo di seguito il quarto
capitolo del libro "Processo al
Codice da Vinci" di Andrea
Tornielli pubblicato con "Il
Giornale" e per la casa editrice
Gribaudi. L'autore analizza la
figura storica di Costantino e il
rapporto con la fede cristiana
dell'epoca.

16/05/2006

Ci siamo dunque lasciati alle spalle le
elucubrazioni sul matrimonio di
Gesù e della Maddalena, delle quali



Dan Brown è soltanto l’ultimo
propagatore. Possiamo ora
affrontare un altro dei capisaldi della
costruzione teorica sottesa al suo 
Codice da Vinci, vale a dire il
«complotto» ordito dall’imperatore
Costantino e dalla Chiesa nel corso
del Concilio di Nicea, per «eliminare»
i testi evangelici scomodi, salvando
solo quelli più innocui, e al tempo
stesso «divinizzare» l’umana figura
di Gesù di Nazaret. Il quale, secondo
Brown e i suoi molti ispiratori, non
era certo il figlio di Dio, ma un
grande profeta. Ricordiamo, a mo’ di
promemoria, alcune delle
affermazioni contenute in proposito
nel Codice da Vinci.

Innanzitutto la Bibbia e i suoi scritti
canonici, così come essi sono stati
tramandati a noi, sarebbero stati
raccolti da Costantino il Grande, il
quale nell’anno 325 avrebbe anche
deciso di unificare l’impero sotto
un’unica religione, il cristianesimo.



Mentre fino a quel momento, a detta
di Dan Brown, Gesù era stato
considerato dai suoi seguaci «come
un profeta mortale», da quel
momento, con un voto a
maggioranza, Costantino lo impone
come «divino». Anche in questo caso,
il nostro romanziere non inventa
nulla: un’affermazione simile la
ritroviamo nel libro di Baigent, Leigh
e Lincoln, The Holy Blood and The
Holy Grail: «Il Concilio di Nicea
decise, con una votazione, che Gesù
era un dio e non un profeta
mortale… (Costantino), un anno dopo
il Concilio di Nicea, sanzionò la
confisca e la distruzione di tutte le
opere che contestavano gli
insegnamenti ortodossi: le opere dei
pagani che parlavano di Gesù e
quelle dei cristiani “eretici”… Fu a
questo punto che vennero apportate
probabilmente quasi tutte le
alterazioni decisive al Nuovo
Testamento e Gesù assunse la
posizione eccezionale che ha avuto



da allora… Delle cinquemila versioni
manoscritte più antiche del Nuovo
Testamento, nessuna è anteriore al
IV secolo. Il Nuovo Testamento nella
sua forma attuale è sostanzialmente
il prodotto dei revisori e degli
scrittori del IV secolo: custodi
dell’ortodossia, “seguaci del
messaggio” con precisi interessi da
difendere».

Cominciamo col porci alcune
domande. Innanzitutto, chi era
Costantino? La descrizione che ne fa
Dan Brown nel Codice da Vinci è
veritiera e corrispondente alla storia
(alla storia, non alla fede cristiana)?
Il lettore che ci ha seguito fin qui
probabilmente già immagina la
risposta. Ma procediamo per gradi.

Costantino I detto il Grande (Caio
Flavio Valerio Aurelio) imperatore
romano dal 306 al 337 nasce da
Costanzo I Cloro, quando questi era
ancora un semplice ufficiale, e da



Flavia Elena. Dopo la nomina a
«cesare» del padre, Costantino viene
cresciuto nella città di Nicomedia
presso Diocleziano, per essere in
futuro associato all’impero e anche
come «garanzia» della fedeltà dello
stesso Costanzo. Accompagna
Diocleziano in Egitto nel 296 e al
servizio di Galerio come tribuno
militare combatte contro i persiani e
i sarmati. Richiamato dal padre
Costanzo, dopo che quest’ultimo era
stato proclamato «augusto» in
seguito all’abdicazione di Diocleziano
e di Massimiano, lo segue in una
campagna in Britannia e alla sua
morte, per acclamazione dei soldati,
ne assume il posto e il titolo. Siamo
all’anno 306. Dopo aver vinto i
franchi, Costantino si accorda con
Massimiano, che aveva intanto
assunto nuovamente il potere. Sposa
la figlia di Massimiano, Fausta, e
ottiene il riconoscimento di
«augusto», che però gli viene
contestato da Diocleziano. Crescono



pure i contrasti con il suocero, che
Costantino fa prigioniero a Marsiglia
costringendolo al suicidio nel 310. Si
allea allora con l’«augusto» Licinio, al
quale dà in moglie la sorellastra
Costanza, e con Massimino Daia,
lasciando entrambi a governare
l’Oriente, si dedica a fare guerra a
Massenzio, il figlio di Massimiano,
che mirava al governo
dell’Occidente. Costantino ha la
meglio sull’esercito di Massenzio e
dopo aver marciato su Roma lo
sconfigge a Ponte Milvio, il 23 ottobre
312. A questo punto, Costantino si fa
riconoscere dal Senato romano il
titolo di «maximus augustus» e,
all’inizio dell’anno 313, s’incontra
con Licinio a Milano, emanando
assieme a lui il famoso editto con il
quale viene proclamata la libertà di
culto per i cristiani e si decretava la
restituzione dei beni che erano stati
loro confiscati.



«Noi, Costantino Augusto e Licinio
Augusto, felicemente uniti a Milano»,
si legge nell’editto, «e trattando di ciò
che riguarda la sicurezza e l’utilità
pubblica, abbiamo creduto che uno
dei primi nostri doveri fosse di
regolare ciò che interessa il culto
della divinità e di dare ai cristiani,
come a tutti gli altri nostri sudditi, la
libertà di seguire la religione che
ognuno desidera (“liberam
potestatem sequendi religionem,
quam quisquam voluisset), onde
richiamare il favore del Cielo sopra
di noi e sopra tutto l’Impero».

L’accordo tra Costantino e Licinio,
dopo l’eliminazione di Massimino
Daia (avvenuta nell’estate del 313) è
precario: il definitivo conflitto tra i
due «augusti» avviene ad
Adrianopoli e a Crisopoli nel 323.
Abolito il sistema della tetrarchia
instaurato da Diocleziano (che
prevedeva due «augusti» e due
«cesari» che sarebbero loro



subentrati), Costantino rimane unico
e incontrastato imperatore. Durante
il suo regno deve affrontare il
pericolo incombente dei barbari: nel
332 stabilisce una pace con i goti (che
saranno evangelizzati dopo pochi
anni secondo il credo ariano). Si
dimostra spietato nei confronti dei
familiari, facendo uccidere il figlio
maggiore Crispo e poi la moglie
Fausta.

Alla vigilia della battaglia di Ponte
Milvio, Costantino aveva diffuso la
notizia di avere avuto la visione di
una divinità, che l’aveva ispirato
promettendogli la vittoria; aveva
quindi assunto come insegna un
simbolo, il labaro, che fu poi
interpretato come il «chrismon»
cristiano (le lettere «chi» e «ro»,
iniziali del nome di Cristo), o come
l’emblema della croce. Fatti e
simboli, questi, ai quali sarà dato un
preciso significato cristiano solo più



tardi, quando la nuova religione si
sarà pienamente affermata.

Si può legittimamente pensare che
Costantino si sia avvicinato per gradi
al cristianesimo, a partire da un culto
monoteistico del «dio sole» che egli
professava. Con l’editto di Milano,
l’imperatore, per assicurare la pace
nel suo regno, concede a tutti di
adorare Dio nel modo che
preferiscono. Presiede il Concilio di
Nicea, in qualità di «vescovo di
coloro che sono fuori dalla Chiesa», e
attribuisce a se stesso una funzione
di regolatore della vita religiosa,
anche se mantiene la carica
tradizionale degli imperatori, vale a
dire quella di «pontifex maximus»,
sommo sacerdote del culto pagano.
Nel 321 concede ai cristiani il
riconoscimento della domenica come
giorno di riposo, seppure battezzata
con il nome di «giorno del sole»: in
questo modo accontenta anche i
pagani, soprattutto i numerosi adepti



del culto di Mitra, per i quali la
domenica è proprio il «giorno del
sole».

Si converte, con tutta probabilità,
soltanto alla fine della vita. Il
vescovo ariano Eusebio di
Nicomedia, molto influente a corte,
lo battezza sul letto di morte. Al di là
delle diatribe sulla data della sua
conversione, è indubitabile che
proprio grazie a Costantino e alle sue
leggi (libertà di culto, restituzione dei
beni confiscati, dispensa per il clero
dalle prestazioni obbligatorie, diritto
della Chiesa di ricevere donazioni,
abolizione delle leggi contro il
celibato, costruzione di basiliche) che
il cristianesimo si diffonderà
nell’impero.

Con l’imperatore Costantino l’impero
romano assume in modo definitivo la
forma di una monarchia di diritto
divino, con aspetti orientaleggianti.
La figura del sovrano è al centro di



tutto, governa tutto e tutto ciò che lo
riguarda diventa sacro: in sua
presenza bisogna rispettare un
«religioso silenzio». È lui a fondare
una nuova capitale, Costantinopoli,
sul luogo dell’antica Bisanzio. E sarà
attribuito a lui un documento
apocrifo, la cosiddetta «Donazione di
Costantino» che sarebbe stata rivolta
a Silvestro, vescovo di Roma,
nell’anno 313, attraverso la quale
l’imperatore concedeva al Papa il
potere temporale.

È vero pertanto, come afferma il 
Codice da Vinci, che Costantino
avrebbe reso il cristianesimo la
religione ufficiale dell’impero
romano? Assolutamente no. Questo
infatti avverrà una quarantina
d’anni dopo Costantino, sotto
l’imperatore Teodosio, che regna tra
il 379 e il 395. Sarà lui a promulgare
una legge che vieta ogni culto
sacrificale pagano ma anche ogni
semplice visita al tempio. Persino



adorare gli idoli pagani in casa
propria viene proibito.

Veniamo ora alla spinosa questione
del Concilio di Nicea, che secondo
Dan Brown avrebbe stabilito il
canone delle scritture cristiane,
abolendo quelle apocrife perché
pericolose. E avrebbe anche stabilito
grazie a una votazione la divinità di
Cristo. Tanto per cominciare
dobbiamo ricordare che il Concilio di
Nicea non si è occupato del canone
delle scritture sacre, ma ha
affrontato problemi legati alla
disciplina ecclesiastica in un
momento di grandi dispute
dottrinali. Anche se è vero che il
canone, già formatosi in precedenza,
si va rafforzando nell’età
costantiniana con la conseguente
perdita d’influenza dei testi
considerati apocrifi.

La grande questione a tema nel
Concilio è relativa al Dio unico e allo



stesso tempo trino, al Dio unico in tre
persone distinte, il Padre, il Figlio e lo
Spirito Santo. La convocazione delle
assisi conciliari è provocata dalla
dottrina ariana, propagata da Ario:
per questo sacerdote di origine libica,
che apparteneva al patriarcato di
Alessandria, le persone divine della
trinità non possono essere
considerate uguali, dato che soltanto
il Padre, in quanto non creato ma
anche non generato sarebbe il «vero»
Dio, mentre il Figlio, generato dal
Padre, occuperebbe un posto
intermedio tra Dio stesso e la
creazione. Quello di Ario è di fatto un
monoteismo assoluto. Le idee di Ario
trovano molti seguaci e per dirimere
la questione Costantino convoca un
Concilio (il primo «ecumenico» in
quanto coinvolge la Chiesa
universale) presso il palazzo
imperiale di Nicea. I vescovi
partecipanti sono circa trecento
(secondo alcune fonti 318, secondo
altre meno di 250) e l’esito del



Concilio è la formulazione del
«simbolo niceno», vale a dire del
«Credo» che precisa la fede della
Chiesa e afferma che Gesù è
«consustanziale al
Padre» («homousios to Patrì») e ha la
sua stessa natura. Abbiamo letto nel 
Codice da Vinci che la proclamazione
della divinità di Cristo sarebbe
avvenuta con un voto a maggioranza.
Peccato che Dan Brown non dica che
soltanto due vescovi non
sottoscrissero il Credo: Teona di
Marmarica e Secondo di Tolemaide.
Entrambi vennero deposti e
scomunicati dal Concilio, quindi
esiliati da Costantino.

Ecco la formulazione del Credo
niceno, che sarà poi ulteriormente
sancita dal Concilio di
Costantinopoli:

«Crediamo in un solo Dio, Padre
Onnipotente, creatore del cielo e della
terra, di tutte le cose visibili e



invisibili. E in un solo Signore Gesù
Cristo, l’unigenito Figlio di Dio,
generato dal Padre prima del tempo,
luce da luce, Dio vero da Dio vero,
generato non creato, della stessa
sostanza del Padre, attraverso il quale
tutte le cose sono state create; che per
noi uomini e per la nostra salvezza
discese dal cielo e fu fatto carne dallo
Spirito Santo e dalla Vergine Maria, e
divenne uomo, fu crocifisso per noi
sotto Ponzio Pilato, e patì e fu sepolto,
e risorse il terzo giorno secondo le
Scritture, e ascese al cielo, e siede alla
destra del Padre, e tornerà nella
gloria per giudicare i vivi e i morti, e il
cui regno non avrà fine. E nello Spirito
Santo, il Signore che dà la vita, che
procede dal Padre, e con il Padre e il
Figlio è adorato e glorificato, e parlò
attraverso i profeti. E in una sola
Chiesa, santa, cattolica e apostolica.
Riconosciamo un solo battesimo per
la remissione dei peccati. Attendiamo
la resurrezione dei morti e la vita del
mondo che verrà».



Costantino non si limita a convocare
il Concilio del Credo, ma manda
l’«eretico» Ario in esilio. Ma non
basta. L’arianesimo continua a
diffondersi tra le comunità cristiane.
Il grande oppositore di Ario è il
vescovo Atanasio di Alessandria e
l’imperatore tenta, invano, di
proporre una soluzione di
compromesso accettabile da
entrambi. I vescovi che hanno
sancito il Credo, però, si rifiutano di
modificarlo e così Costantino, stanco
di queste diatribe, riabilita l’esiliato
Ario e manda in esilio lo stesso
Atanasio. Quando viene battezzato
sul letto di morte, l’imperatore riceve
il battesimo nella fede ariana. La
crisi si risolverà soltanto nel 381, con
il Concilio di Costantinopoli,
convocato dall’imperatore Teodosio,
che spiegherà la «coesistenza»
dell’unicità di Dio e la distinzione
delle tre persone della Trinità in una
sola natura. Il Credo
costantinopolitano riprende quello di



Nicea, afferma che lo Spirito Santo è
«consustanziale» e «coeterno» con il
Padre e il Figlio con cui forma la
Santissima Trinità e riconosce al
vescovo di Costantinopoli il posto
d’onore dopo quello di Roma.

Dobbiamo ora chiederci: alla luce di
questo, che fine fa l’affermazione di
Dan Brown secondo la quale sarebbe
stato il Concilio di Nicea, sotto la
guida di Costantino, a divinizzare
l’uomo Gesù? Chiunque abbia un
minimo di conoscenza dei testi
evangelici comprende al volo che ci
troviamo davanti all’ennesima fiaba
del nostro romanziere. Prendiamo
per esempio gli scritti di Paolo, che
sono databili tra il 50 e il 68 dopo
Cristo, vale a dire almeno trecento
anni prima del Concilio di Nicea.
Ebbene, in questi scritti troviamo
affermata senza tema di smentita la
divinità di Cristo. Come nella Prima
Lettera ai Corinzi (8, 5-6), che recita:
«E in realtà, anche se vi sono



cosiddetti dèi e molti signori, per noi
c’è un Dio solo, il Padre, dal quale
tutto proviene e noi siamo per lui; e
un solo Signore Gesù Cristo, in virtù
del quale esistono tutte le cose, e noi
esistiamo per lui». Difficile davvero
immaginare un uomo, per quanto
grande profeta, «in virtù del quale
esistono tutte le cose»! Lo stesso
titolo «Signore» veniva spesso
riferito a Dio, nella traduzione greca
della Bibbia, detta «dei Settanta».
Gesù, secondo l’apostolo Paolo, è
coinvolto nella creazione del mondo.
«Secoli prima di Nicea», scrive
Darrell L. Bock, «un importante capo
spirituale cristiano affermava la
divinità di Gesù non solo mediante
l’uso di un titolo, ma anche
attraverso la descrizione del suo
agire».

In altri brani, come nella Lettera ai
Filippesi (2, 9-11), Paolo applica a
Gesù i termini che il profeta Isaia
utilizzava per Dio nella Bibbia



ebraica: «Per questo anche Dio lo ha
esaltato e gli ha dato un nome che è
al di sopra di ogni altro nome,
affinché nel nome di Gesù ogni
ginocchio si pieghi in cielo, in terra e
sotto terra, e ogni lingua proclami
che Cristo Gesù è il Signore, a gloria
di Dio Padre». Un passo che richiama
quello di Isaia (45,23) nel quale il
profeta riporta le parole di Dio: «L’ho
giurato su me stesso; quello che esce
dalla mia bocca è giustizia e non sarà
revocato! Infatti davanti a me si
piegherà ogni ginocchio e ogni lingua
giurerà…».

Lasciamo Paolo, e prendiamo i
vangeli. Come leggere il prologo di
Giovanni, se non come un inno alla
divinità di Cristo?

«In principio era il Verbo e il Verbo
era presso Dio e il Verbo era Dio.
Questi era in principio presso Dio.
Tutto per mezzo di lui fu fatto e senza
di lui non fu fatto nulla di ciò che è



stato fatto… E il Verbo si fece
carne…».

Il Verbo divino che si fa carne è Gesù
Cristo, il Nazareno, figlio di Maria,
concepito per opera dello Spirito
Santo, figlio del Padre, condivide con
quest’ultimo la natura divina. Non è
soltanto un uomo, un profeta, un
predicatore.

Veniamo ora ai tre sinottici. E
citiamo, a mo’ d’esempio, le parole
pronunciate da Gesù davanti al
Sinedrio, riunito nell’abitazione dei
sommi sacerdoti Anna e Caifa.

«Allora il sommo sacerdote levatosi in
mezzo all’assemblea interrogò Gesù
dicendo: “Non rispondi nulla? Che
cosa testimoniano costoro contro di
te?”. Ma egli taceva e non rispondeva
nulla. Di nuovo il sommo sacerdote lo
interrogò dicendogli: “Sei tu il Cristo,
il Figlio di Dio benedetto?”» (Marco
14, 60-61).



«Allora il sommo sacerdote gli disse:
“Ti scongiuro, per il Dio vivente,
perché ci dica se tu sei il Cristo, il
Figlio di Dio”» (Matteo 26, 63).

«E gli dissero: “Se tu sei il Cristo,
diccelo”» (Luca 22, 67).

È il momento culminante del
processo giudaico, perché da questa
risposta dipende la condanna di
Gesù. La risposta, riportata dai
vangeli, è questa e appare
inequivocabile:

«Gesù rispose: “Anche se ve lo dico,
non mi crederete; se vi interrogo, non
mi risponderete. Ma da questo
momento starà il Figlio dell’uomo
seduto alla destra della potenza di
Dio”» (Luca 22, 68-69).

«Gesù rispose: “Io lo sono! E vedrete il
Figlio dell’uomo assiso alla destra
della Potenza e venire sulle nubi del
cielo”» (Marco 14, 62).



La domanda di Caifa, osserva il
biblista Gianfranco Ravasi, voleva
«provocare Gesù a una semplice
dichiarazione messianica, grave ma
non blasfema, perché il Messia in
Israele era considerato una creatura
umana». E Giacomo Biffi, nel
suoGesù di Nazaret (edizioni Elledici)
spiega: «Il “messia” per gli ebrei del
tempo di Cristo era la figura che
radunava in sé tutte le speranze di
Israele: era colui che avrebbe
ristabilito il regno di Davide, che
avrebbe rinnovato e purificato il
culto di Dio, che avrebbe fatto
conoscere senza ambiguità la volontà
di Iahvè e il suo disegno di salvezza,
che avrebbe posto fine alla loro
storia di dolore e di umiliazione». È
interessante notare che il concetto di
messia non era necessariamente
connotato dalla prerogativa della
unicità. Gli ebrei riconoscevano
infatti molti messia nel loro passato.
Davide, i re, i sacerdoti, i profeti,
avevano di volta in volta ricevuto



questo appellativo, che ricordava la
consacrazione mediante l’unzione.

La colpa di «arrogata messianicità»,
cioè l’autoproclamarsi messia,
prevedeva un duro castigo, ma non
la condanna a morte. Nella sua
risposta, invece, Gesù va ben oltre,
fondendo insieme due testi biblici: il
Salmo 110, che parla di un messia
riconducibile all’orizzonte terreno e
atteso da Israele lungo la linea
dinastica di Davide, e un passo tratto
dal capitolo 7 di Daniele.
Quest’ultima citazione aveva un
valore più misterioso per le autorità
religiose giudaiche, in quanto
presentava un «Figlio dell’uomo»
messianico che «veniva sulle nubi
del cielo», partecipando dunque della
stessa vita di Dio. Presentando se
stesso con delle caratteristiche
divine, Cristo fa scattare l’accusa di
bestemmia.



Allora il sommo sacerdote,
stracciandosi le vesti, disse: «Che
bisogno abbiamo ancora di testimoni?
Avete udito la bestemmia; che ve ne
pare?». Tutti sentenziarono che era
reo di morte (Marco 14, 63-64).

Compiendo il gesto rituale dello
strapparsi le vesti, Caifa manifesta il
suo sdegno più profondo per
l’affermazione del Nazareno. «In
conclusione», osserva Giuseppe
Ricciotti nella sua Vita di Gesù Cristo
(Mondadori, 1999), «l’inquirente
aveva trionfato in ambedue i campi:
in quello nazionale-politico, perché
l’imputato aveva confessato di essere
il Messia d’Israele; in quello
rigorosamente religioso, perché
aveva confessato di essere il vero
Figlio d’Iddio. Questa seconda
confessione era stata decisiva
davanti al tribunale del Sinedrio; la
prima verrà adottata e sarà
ugualmente decisiva davanti al
tribunale del procuratore romano».



Vorremmo ora proporre una pagina
significativa del cardinale Giacomo
Biffi, tratta dal già citato libro Gesù di
Nazaret (pp. 101-104) e dedicata alla
divinità di Cristo, che elenca una
nutrita serie di citazioni evangeliche
dalle quali questa traspare
chiaramente.

«Pietro proclama: “Tu sei il Figlio di
Dio”. Abbiamo qui il terzo, più alto e
più sconcertante elemento della
unicità di Gesù di Nazaret, cioè la sua
divina personalizzazione o, più
semplicemente, la sua divinità. Era
storicamente impensabile che la
divinizzazione di un uomo potesse
nascere “per cause naturali” entro la
cultura ebraica, totalmente,
rigidamente, ferocemente
monoteista. Eppure la Chiesa
apostolica è arrivata a questa
sconvolgente persuasione costretta
dalla luce della risurrezione: “Tu sei
il mio Signore e il mio Dio” (Giovanni
20,28), è la professione di fede



dell’incredulo Tommaso, posta a
traguardo della catechesi
giovannea».

«La Chiesa apostolica», continua
Biffi, «esprime in modo vario questa
difficile fede, ma sempre con molta
chiarezza e in tutte le sue diverse
componenti:

– Paolo: Gesù è “di natura
divina” (Filippesi 2,6) e ha ricevuto
“il Nome che sta sopra tutti gli altri
nomi” (Filippesi 2,9);

– Giovanni: Gesù è il Verbo che “era
presso Dio” ed “era Dio” (Giovanni
1,1);

– Matteo: colloca il Figlio tra Dio
Padre e lo Spirito di Dio, sullo stesso
piano: “Nel nome del Padre e del
Figlio e dello Spirito Santo” (Matteo
28,19);



– La Lettera agli Ebrei: “del Figlio
afferma: Il tuo trono, o Dio, sta in
eterno” (Ebrei 1,8).

Alla luce della Pasqua la Chiesa
apostolica è arrivata a questa
convinzione, perché alla luce della
Pasqua ha finalmente capito che
Gesù stesso nei discorsi e negli atti
della sua vita terrena aveva in
maniera molteplice, anche se cauta,
rivendicato a sé le prerogative
divine:

– si pone sullo stesso piano del
Legislatore del Sinai: “Io invece vi
dico” (Matteo 5-7);

– si arroga il diritto di perdonare i
peccati (Matteo 9,2; Luca 7,36-50);

– si ritiene il Giudice degli uomini e
della storia:

– proclama di essere il “padrone del
sabato” e più grande del tempio
(Matteo 12, 6-8);



– dice di essere l’unico maestro, che
non solo ha sempre ragione, ma “è la
verità”;

– si colloca più in alto degli angeli
(Marco 13,41);

– si propone come oggetto di un
amore che deve essere più grande di
quello del padre, della madre, della
sposa, dei figli, dei fratelli (Matteo
10,37; Luca 14,26);

– si ritiene non uno dei figli di Dio,
ma l’unico Figlio di Dio (Matteo
21,33-34);

– a suo dire Dio e lui sono
esattamente sullo stesso piano:
“Nessuno conosce il Figlio, se non il
Padre; e nessuno conosce il Padre, se
non il Figlio…” (Matteo 11,27; Luca
10,22).

La certezza storica – enunciata da
tutti questi indiscutibili
“loghia” (detti) – che Gesù stesso si è



presentato come Dio, rende
assolutamente improbabile la
benevola, accomodante, “moderata”
concezione che di Cristo hanno molti
“benpensanti”, che vogliono poter
apprezzare e lodare Gesù, come
uomo saggio, giusto e grande, senza
riconoscerlo come Signore e come
Dio. Una tale “moderazione” è
smentita da tutta la documentazione
evangelica in nostro possesso: un
uomo che dice le cose che lui dice,
non può essere giudicato né saggio,
né giusto, né grande, non può avere
la nostra stima, non può essere
onorato. A meno che non sia vero
tutto quello che lui dice di sé e tutto
quello che la Chiesa apostolica
afferma di lui. Non si può dunque
arrivare a un accordo generale sulla
base di una generica stima di Cristo:
o lo si rifiuta, disprezzandolo, o
davanti a lui ci si inginocchia».

Come si vede, dunque, la divinità di
Cristo è rintracciabile nei testi più



antichi, scritti pochi decenni dopo i
fatti. Attribuire al voto del Concilio di
Nicea questa credenza, facendo
intendere, come Dan Brown, che fino
a quel momento Gesù era stato
considerato soltanto un semplice
uomo, significa affermare il falso.
Libero Dan Brown, come chiunque
altro, di non credere alla divinità di
Cristo. Ma scrivere che questa era la
credenza diffusa nei primi secoli del
cristianesimo è semplicemente una
bufala. L’ennesima, tra quelle
raccontate nel Codice da Vinci. L’idea
della divinità di Gesù, il figlio di Dio,
non è stata decisa a maggioranza in
una votazione – seppure una
votazione conciliare – ma era
espressa con evidenza e chiarezza
nei vangeli che, lo ricordiamo, sono
stati scritti pochi decenni dopo i fatti
narrati.

Veniamo ora al canone delle
Scritture, un tema al quale abbiamo
già accennato nel capitolo



precedente ma che ora esamineremo
più nel dettaglio, per verificare se
rispondano al vero le affermazioni di
Dan Brown. Secondo il Codice da
Vinci (e i suoi «ispiratori»), lo
abbiamo visto, l’imperatore
Costantino avrebbe commissionato e
finanziato una nuova Bibbia,
escludendo i vangeli che esaltavano
gli «aspetti umani» di Cristo.
Ricordiamo le parole precise già
citate nel primo capitolo di questo
libro, con le quali, nel romanzo, si
parla del ruolo avuto dall’imperatore
nella formazione del canone delle
Scritture: «Costantino aveva
innalzato la condizione di Gesù,
erano passati quasi quattro secoli
dalla morte di Gesù stesso, esistevano
migliaia di documenti che parlavano
della sua vita di uomo mortale. Per
riscrivere i libri di storia, Costantino
sapeva di dover fare un colpo di
mano… commissionò e finanziò una
nuova Bibbia, che escludeva i vangeli
in cui si parlava dei tratti umani di



Cristo e infiorava i vangeli che ne
esaltavano gli aspetti divini. I vecchi
vangeli vennero messi al bando,
sequestrati e bruciati».

Anche in questo caso, il Codice da
Vinci non la racconta giusta. Nel 397
il vescovo Atanasio fu il primo a
proporre una lista dei ventisette libri
del Nuovo Testamento e fu anche il
primo a usare il termine «canone»
per la sua raccolta. Tale lista,
dunque, era stata stilata dopo il
Concilio di Nicea, che come abbiamo
visto si era svolto sotto l’egida di
Costantino nel 325. Va però anche
aggiunto che in realtà la selezione
dei testi cosiddetti canonici si era già
sostanzialmente conclusa parecchio
tempo prima. Si tratta di un processo
graduale, che avviene nel II, III e IV
secolo. Tra l’altro, scrivere, come fa
Dan Brown, che i manoscritti più
antichi del Nuovo Testamento
risalgono tutti al IV secolo non è
corretto, dato che esistono alcune



decine di papiri (e si tratta anche di
frammenti di lunghezza
considerevole) databili nel II e nel III
secolo. Ecco, in sintesi, le tappe
principali dell’istituzione del canone
delle Scritture cristiane, così com’è
stato efficacemente riassunto da
Marie-France Etchegoin e Frédéric
Lenoir, nel loro libro Inchiesta sul
Codice da Vinci (Mondadori, 2005):
Giustino martire, che scrive attorno
all’anno 150, riferisce che a Roma «si
leggevano le Memorie degli apostoli».
Si sa che nel II secolo circolavano
infatti vari testi, nei quali erano
raccontati i fatti della vita di Gesù e
le sue parole, insieme con altri scritti
apocalittici attribuiti agli stessi
apostoli. All’epoca, bisogna
precisarlo, nessuna autorità o
istituzione ecclesiastica aveva ancora
stabilito l’autenticità o meno dei testi
in circolazione. Il primo personaggio
che redige una selezione rigida è
Marcione (85 circa – 160), figlio del
vescovo di Sinope, accolto dalla



comunità di Roma, il quale rifiuta
l’eredità ebraica del cristianesimo e
l’Antico Testamento concentrandosi
invece sul vangelo di Luca – in una
versione da lui adattata – e su alcune
lettere di Paolo. Oltre a sostenere
l’irriducibilità di giudaismo e
cristianesimo, riterrà come soltanto
apparente l’incarnazione di Cristo
(docetismo). Sarà considerato eretico
e scomunicato, e fonderà una chiesa
sopravvissuta fino al V secolo. La sua
iniziativa contribuirà a incoraggiare
una forma di selezione dei sacri testi.

Un altro documento importante, che
serve a smentire la tesi di Dan
Brown, è il Frammento muratoriano,
che prende il nome da Ludovico
Antonio Muratori, storico,
bibliotecario ed erudito che nel 1740
ha scoperto questo importante
documento risalente all’VIII secolo,
nel quale si fa riferimento a «Pio,
vescovo di Roma morto nel 157» e si
afferma l’esistenza, in quell’epoca,



dei quattro vangeli di Marco, Luca,
Matteo e Giovanni, degli Atti degli
Apostoli attribuiti a Luca e delle
tredici lettere di Paolo. Il Pio vescovo
di Roma è Pio I.

Nel frammento, che consta di
ottantacinque righe, sono pure
indicati alcuni criteri di selezione per
i testi canonici: la loro antichità, vale
a dire che essi devono essere il più
possibile vicini dal punto di vista
temporale ai fatti raccontati, e il loro
legame diretto con la predicazione
degli apostoli. Criteri che, come il
lettore avrà già compreso, di fatto
sbaragliano molta produzione
apocrifo-gnostica in favore dei
quattro vangeli canonici, scelti
dunque ben prima di Costantino,
circa duecento anni prima del
Concilio di Nicea, e non sulla base
della loro «pericolosità» circa i
contenuti. Non si trattava cioè di
scartare o nascondere inesistenti
vangeli che ci parlavano delle nozze



di Gesù con la Maddalena o
dell’umanità di Cristo, semplice
profeta e non Dio, favorendo invece
gli scritti più innocui e utili alla
dottrina dominante. No. I criteri sono
precisi, hanno una loro logica, e si
richiamano all’antichità del testo e
alla sua comprovata origine
apostolica, come garanzia di fedeltà
ai fatti narrati.

Qualche decennio dopo il pontificato
di «Pio, vescovo di Roma morto nel
154», verso la fine del II secolo, il
vescovo di Lione Ireneo prepara una
lista contenente i quattro vangeli
canonici che secondo lui
rappresentano la «buona novella».
Ireneo si scaglia pure contro le eresie
e in particolare contro la gnosi che
attacca la vera fede cristiana.
Ricordiamo ancora una volta che
mancano circa centocinquant’anni al
Concilio di Nicea, convocato
dall’imperatore Costantino. Ancora,
nella Storia ecclesiastica di Eusebio



di Cesarea, scritta verso l’anno 325,
sono indicati i libri letti nelle Chiese
d’Oriente alla fine del II secolo. Vale
a dire, i quattro vangeli canonici, gli
Atti degli apostoli, le lettere di Paolo
e la lettera agli ebrei, le prime lettere
di Pietro e Giovanni e alcune altre
opere che non saranno poi incluse
nel canone definitivo, come
l’Apocalisse di Pietro, che pur non
essendo contrarie alla dottrina
cristiana non sono considerate
«ispirate» da Dio. È bene precisare
che tra gli apocrifi non ispirati che
vengono utilizzati non ci sono
vangeli gnostici, ma testi comunque
in linea con la dottrina cristiana così
come si era andata definendo nei
primi secoli. Dunque ne dobbiamo
dedurre che già allora una decisiva
selezione era stata fatta e non
includeva i testi così cari a Dan
Brown, anche perché, forse, questi
non erano ancora stati redatti.



Dunque sia a Roma, nel 154, sia nelle
Chiese d’Oriente, più o meno negli
stessi anni, il canone delle Scritture
del Nuovo Testamento in vigore era
sostanzialmente quello degli scritti
che saranno considerati canonici nei
secoli successivi fino ai nostri giorni.
Come avrebbe fatto Costantino, che
all’epoca non era ancora nato, a
compiere la sua azione
selezionatrice? Ha potuto forse
viaggiare con una macchina del
tempo, superando la barriera di
quasi due secoli? Chiediamoci
piuttosto perché queste elementari
informazioni – per reperire le quali
non è necessario tuffarsi per anni nel
dedalo degli studi neotestamentari,
dato che sono reperibili in una
buona enciclopedia – non fossero a
conoscenza dell’autore del Codice da
Vinci.

Nel corso del IV secolo (arriviamo
così finalmente a Costantino!) si pone
una volta per tutte il problema di



selezionare definitivamente i testi
canonici da quelli che non lo sono.
Un lavoro che vede all’opera i
cosiddetti concili regionali. Ai già
citati criteri dell’antichità,
dell’apostolicità e dell’autenticità
della fede proclamata, se ne aggiunge
un altro, molto significativo, vale a
dire quello della diffusione
universale: per la catechesi e la
liturgia saranno cioè adottati quei
testi già maggiormente diffusi dalle
comunità cristiane in Occidente e in
Oriente. Nel 328 il Concilio di Roma
stila l’elenco definitivo, con i libri
dell’Antico e del Nuovo Testamento,
il Concilio di Ippona nel 393
conferma quella scelta e infine nel
397 il Concilio di Cartagine vi
aggiunge l’Apocalisse di Giovanni
apostolo stabilendo che al di fuori di
queste «Scritture canoniche nulla
deve essere letto nella Chiesa sotto il
nome di divine Scritture».



Non ci sono, come si vede, colpi di
mano. Non ci sono roghi che
bruciano antichi testi «pericolosi»
per salvare solo quelli «innocui». Il
processo è lungo e articolato, dura
circa tre secoli, si conclude in modo
abbastanza prevedibile visti i criteri
che si erano andati affermando.
L’idea di Dan Brown finisce male.
«C’è un unico elemento storicamente
vero nella tesi del Codice da Vinci»,
scrivono Marie-France Etchegoin e
Frédéric Lenoir, «una volta costituita
la Bibbia cristiana, le tesi gnostiche
vengono sistematicamente
condannate…». Il problema degli
scritti canonici si porrà nuovamente
con la riforma protestante. Ma
neanche questa riuscirà a far portare
in vigore gli apocrifi gnostici, che
continuano a essere considerati
inattendibili.

Qualche breve considerazione, alla
fine di questo capitolo dedicato a
Costantino e alla formazione del



canone dei vangeli, lo merita il tema
del «femminino sacro»¸ del culto
della dea madre che sembra
ossessionare Dan Brown e i
protagonisti del suo romanzo, che
vedono sacri Graal, simboli sessuali e
vagine stilizzate in ogni dove,
persino nei cartoni animati di Walt
Disney. È accertato, dagli studiosi
della preistoria, che per un lungo
periodo, tra il paleolitico e il
megalitico, le popolazioni del nostro
Continente e del Medio Oriente
veneravano una sorta di grande dea
madre, una divinità femminile. Nelle
società primitive, il potere di dare la
vita era infatti considerato come
qualcosa di divino e di misterioso e la
stessa organizzazione della vita di
questi nostri progenitori era di tipo
matriarcale. «In Europa occidentale»,
scrivono ancora Marie-France
Etchegoin e Frédéric Lenoir, «la
venerazione delle dee è terminata
probabilmente qualche migliaio di
anni prima di Cristo, quando gli



Indoeuropei invasero l’Europa da est
portando con loro la credenza in
divinità maschili. Il culto delle dee si
è unito progressivamente al culto di
questi dèi dando vita a una grande
varietà di religioni pagane».

È ovviamente del tutto priva di
fondamento la tesi di Brown,
secondo la quale sarebbe stato
Costantino a sostituire l’iniziale
«femminino sacro» o «principio
femminile» vigente nel cristianesimo
delle origini con il principio maschile
o maschilista. La società patriarcale,
che aveva sostituito quella
matriarcale, era diventata vincente
già da moltissimi secoli. Dunque non
ci sono cambi in corsa, o sotterfugi,
né tantomeno segreti conservati
gelosamente da pochi iniziati: l’idea
che inizialmente il cristianesimo si
fondasse sul principio femminile e
che l’uomo Gesù avesse stabilito di
lasciare alla moglie la guida della
Chiesa, è una pura e semplice



invenzione, antistorica, priva di
qualsiasi riscontro. L’ennesima, nelle
pagine del romanzo di Dan Brown.

Andrea Tornielli

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/quel-birichino-di-
costantino/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/quel-birichino-di-costantino/
https://opusdei.org/it/article/quel-birichino-di-costantino/
https://opusdei.org/it/article/quel-birichino-di-costantino/

	Quel birichino di Costantino

