
opusdei.org

Qualcosa di grande e
che sia amore (X):
Camminare con
Cristo verso la
pienezza dell’amore

“Questo cammino si riassume
in una sola parola: amare, [...]
avere il cuore grande, sentire le
preoccupazioni di quelli che ci
circondano, saper perdonare e
comprendere, sacrificarsi in
unione a Gesù Cristo per tutte le
anime» (San Josemaría).

20/08/2019



«Dopo aver amato i suoi che erano
nel mondo, li amò sino alla fine» (Gv
13, 1). Così san Giovanni nel suo
Vangelo introduce il gesto inaudito
compiuto da Gesù prima di iniziare
la cena pasquale, quando tutti erano
già seduti a mensa: «si alzò da tavola,
depose le vesti e, preso un
asciugatoio, se lo cinse attorno alla
vita. Poi versò dell’acqua nel catino e
cominciò a lavare i piedi dei
discepoli e ad asciugarli con
l’asciugatoio di cui si era cinto» (Gv
13, 4-5).

Gesù lava i piedi agli apostoli.
Uomini fragili, scelti per essere il
fondamento della Chiesa. Tutti loro
hanno avuto paura durante la
tempesta sul lago, hanno dubitato
che il Maestro fosse capace di dar da
mangiare a una moltitudine
immensa, hanno discusso
animatamente su chi di loro sarebbe
stato il più importante nel Regno.
Hanno anche cominciato a provare



la sofferenza che comporta seguirlo:
non disertarono, come molti altri,
dopo il discorso del Pane di Vita nella
sinagoga di Cafarnao, lo hanno
accompagnato nei suoi lunghi viaggi
in terra d’Israele e sanno, perché lo
avvertono nell’aria, che c’è chi vuole
la sua morte.

Pietro osserva attonito quel che sta
succedendo. Non riesce a
comprenderlo e si ribella. «Signore,
tu lavi i piedi a me?». E Gesù
risponde: «Quello che io faccio, tu ora
non lo capisci, ma lo capirai dopo».
Pietro insiste: «Non mi laverai mai i
piedi!» (Gv 13, 5-8). Sorprende la
radicalità della risposta di Simone.
Non vuole essere un rifiuto: è
l’amore al Signore che lo spinge al
rifiuto. E tuttavia il Signore gli
dimostra che sta sbagliando: «Se non
ti laverò, non avrai parte con
me» (Gv 13, 8).

Lo capirai dopo



Sin dal suo primo incontro con il
Maestro, san Pietro aveva cominciato
a percorrere un cammino di crescita
interiore, col quale aveva compreso
un po’ per volta chi è Gesù, il Figlio di
Dio vivo. Però si avvicina la passione
del Signore ed è ancora molto il
cammino che rimane davanti. Nel
Cenacolo avviene una scena in due
atti, la lavanda dei piedi e
l’istituzione dell’Eucaristia, grazie
alla quale Pietro comincerà a
scoprire fino a che punto arriva
l’Amore di Dio e fino a che punto
questo Amore lo coinvolge
personalmente. In quel momento, il
comandamento dell’amore al
prossimo come a se stesso è per lui
ancora soltanto un enunciato,
qualcosa che ancora non è scesa nel
suo cuore con la profondità che Gesù
desidera. E per questo si ribella. Non
accetta che la volontà di Dio, per il
suo Maestro e per lui, sia una vita di
amore e di servizio umile a ogni
uomo, a qualunque uomo.



Questa esperienza di Pietro può
presentarsi spesso nella nostra vita.
Anche a noi costa capire, abbiamo
bisogno di tempo per comprendere le
verità più elementari. Nel nostro
cuore si mescolano grandi desideri
d’amore con intenzioni meno nobili;
spesso la paura ci paralizza e ci
riempie la bocca di parole che non
sono accompagnate da opere.
Amiamo il Signore, ci rendiamo
conto che la vocazione divina è il
nostro gioiello più prezioso: tanto
che abbiamo venduto tutto per
comprarlo. Ma il trascorrere degli
anni, le circostanze che cambiano,
certe situazioni sgradevoli o la fatica
del lavoro quotidiano possono
appannare il nostro cammino.

Inoltre può accadere che uno non
abbia raggiunto quel grado di
maturità umana e spirituale che
permette di vivere la vocazione come
un cammino di amore. La nostra
carità verso il prossimo si può



appesantire a causa di una di queste
deformazioni che riducono il nostro
mistero personale: il
sentimentalismo, per il quale uno
risponde più alla propria percezione
momentanea delle cose che a una
relazione profonda con Dio e con gli
altri; il volontarismo, a causa del
quale si dimentica che la vita
cristiana consiste, in buona misura,
nel lasciare che Dio ci ami e che ami
attraverso di noi; il perfezionismo,
che tende a considerare le
imperfezioni umane come qualcosa
di estraneo al progetti di Dio.

Tuttavia, proprio perché Dio tiene
conto dei nostri limiti, non si
meraviglia e non si stanca di vederci
complicare o alterare la nostra
vocazione. Ci ha chiamati, come ha
chiamato Pietro, mentre eravamo
peccatori e insiste. «Se non ti laverò,
non avrai parte con me», chiarisce
Gesù. Allora Simon Pietro si arrende:
«Signore, non solo i piedi, ma anche



le mani e il capo» (Gv 13, 8-9). Gesù
sa che è l’amore ciò che muove Pietro
e per questo gli risponde con la
stessa radicalità. Il cuore
dell’apostolo risponde con l’impeto
che lo caratterizza: «Non solo i piedi,
ma anche le mani e il capo». Sono
parole pronunciate in gran fretta.
Pietro era consapevole del loro
significato? Quello che successe
quella stessa sera sembra indicarci
che non lo era. Lo capirà dopo, un po’
per volta: attraverso la sofferenza
della Passione, la gioia della
Risurrezione e sotto l’azione dello
Spirito Santo. Il suo dialogo con Gesù
ci insegna, in ogni caso, che per
camminare verso la pienezza
dell’Amore il primo passo è scoprire
l’affetto e la tenerezza di Gesù per
ciascuno di noi; e sapere che,
attraverso le nostre miserie
rettificate, andremo assomigliando
sempre più a Lui.

Gli scalini della libertà



Seguire Gesù significa imparare ad
amare come Lui. Si tratta di un
cammino ascendente che costa, ma
che allo stesso tempo è un cammino
di libertà[1]. Quando era ancora un
giovane sacerdote, san Josemaría
descrisse così questo itinerario
ascendente della libertà fedele:
«Gradini: Rassegnarsi alla Volontà di
Dio: Adattarsi alla Volontà di Dio:
Volere la Volontà di Dio: Amare la
Volontà di Dio»[2].

La rassegnazione è lo scalino più
basso della libertà. Si tratta
dell’atteggiamento meno generoso
dei quattro, ed è facile che degeneri
in tiepidezza spirituale. La si
potrebbe descrivere come una
sopportazione senza crescita:
sopportare per sopportare, perché è
«quello che mi è toccato». È vero che
la fortezza, che è una virtù cardinale,
aiuta a sopportare, a resistere; e in
realtà fa crescere così la libertà,
perché uno comprende e desidera il



bene per cui sta resistendo. La
rassegnazione, invece, non
percepisce alcun bene o lo percepisce
così vagamente da non riuscire a
generare gioia. A volte, anche per un
certo tempo, ci può costare superare
un atteggiamento del genere; ma
quando qualcuno si installa
definitivamente nella rassegnazione
lo si nota invaso a poco a poco dalla
tristezza.

Adattarsi alla Volontà di Dio esprime
uno stato superiore: ci si adatta alla
forma, ci si uniforma alla realtà.
Questa uniformità non va confusa
con quella che è caratteristica della
persona mediocre, che non ha sogni,
progetti e aspirazioni per i quali
vivere. Si tratta invece
dell’atteggiamento realista di chi sa
che ogni desiderio buono è gradito a
Dio. Chi si uniforma in questo senso
impara a entrare, gradatamente,
nella logica divina, a convincersi che
tutto concorre al bene per quelli che



amano Dio (cfr. Rm 8, 28). San
Josemaría esprimeva a volte con una
immagine biblica questa
disposizione verso il disegno del
Padre: «Signore, aiutami a esserti
fedele e docile, [...] come la creta
nelle mani del vasaio. – E così non
sarò io a vivere, ma sarai Tu, Amore,
a vivere e operare in me»[3].

Si intuisce così che questo processo
di uniformazione alla volontà di Dio
è chiamato a spiccare il volo nel
momento in cui cominciamo a volere
la volontà di Dio: «in me vivrai e
opererai Tu, Amore». Le circostanze
e le persone che non abbiamo scelto
finiscono con l’essere amate in se
stesse perché sono buone: decidiamo
di «sceglierle». «Dio mio, ha scelto
tutto lui»[4], diceva Santa Teresa de
Lisieux. Si rendeva conto, con san
Paolo, che «né la morte né la vita, né
angeli né principati, né presente né
avvenire, né potenze, né altezza né
profondità, né alcun’altra creatura



potrà mai separarci dall’amore di
Dio, in Cristo Gesù, nostro
Signore» (Rm 8, 38-39). Scopriamo
così, in mezzo all’imperfezione delle
cose, quel «qualcosa di santo» che le
situazioni nascondono[5];
l’immagine di Dio si fa a noi più
visibile negli altri.

Inzuppati nel sangue di Cristo

In questa crescita personale l’ultimo
passo ci pone davanti l’amore.
Entriamo così, come ci insegna san
Giovanni, nel nucleo della
rivelazione cristiana: «Noi abbiamo
riconosciuto e creduto all’amore che
Dio ha per noi» (1 Gv 4, 16). Dopo
aver lavato i piedi ai suoi discepoli, il
Signore spiega loro perché lo ha
fatto: «Vi ho dato l’esempio» (Gv 13,
15). Sono già preparati ad ascoltare il
Comandamento nuovo: «Come io vi
ho amato, così amatevi anche voi gli
uni gli altri» (Gv 13, 34). Si tratta di
imparare ad amare con l’Amore più



grande, fino a dare la propria vita,
come Lui: «Per questo il Padre mi
ama: perché io offro la mia vita, per
poi riprenderla di nuovo. Nessuno
me la toglie, ma la offro da me
stesso» (Gv 10, 17-18). La
caratteristica dell’amore cristiano è
darsi, uscire da se stesso, donarsi con
passione alla realtà che Dio Padre ha
voluto per ciascuno di noi. Questo è
amare la volontà di Dio: una
affermazione gioiosa e creativa che
ci spinge da dentro a uscire da noi
stessi; una decisione che,
paradossalmente, è l’unico cammino
per trovare veramente noi stessi:
«Chi vorrà salvare la propria vita, la
perderà; ma chi perderà la propria
vita per causa mia, la troverà» (Mt
16, 25).

Questo amore, tuttavia, non consiste
in «una specie di estremo sforzo
morale [...], un nuovo livello di
umanesimo»[6]. La novità del
Comandamento nuovo «può derivare



soltanto dal dono della comunione
con Cristo, dal vivere con Lui»[7].
Ecco perché, mentre da una parte fa
scoprire loro il Comandamento
nuovo, il Signore dà ai suoi apostoli il
Sacramento dell’Amore. Da quel
momento l’Eucaristia sta al centro
della vita cristiana: non ci troviamo
davanti a una verità teorica ma
davanti a una necessità vitale[8].

«La mano di Cristo ci raccoglie dal
granaio: il Seminatore stringe nella
sua mano piagata il pugno di
frumento; il sangue di Cristo imbeve
il seme, lo impregna. Poi il Signore lo
getta nel solco, perché morendo sia
vita e, affondando nella terra, sia
capace di moltiplicarsi in spighe
dorate»[9]. Siamo capaci di donarci
perché viviamo impregnati del
sangue di Cristo, che ci fa morire a
noi stessi per dare frutti abbondanti
di gioia e di pace attorno a noi. La
nostra partecipazione al Sacrificio di
Gesù e la nostra adorazione della sua



presenza reale nell’Eucaristia
portano, senza soluzione di
continuità, all’amore al prossimo.
Perciò, «chi non è fedele alla
missione divina di servizio agli altri,
aiutandoli a conoscere Cristo,
difficilmente riuscirà a capire che
cos’è il Pane eucaristico». E
viceversa, «per stimare e amare la
Sacra Eucaristia, è necessario
percorrere lo stesso cammino di
Gesù: essere grano di frumento,
morire a noi stessi, risorgere pieni di
vigore e dare frutto abbondante: il
cento per uno!»[10].

La coerenza eucaristica

«Gesù cammina in mezzo a noi come
faceva in Galilea. Passa per le nostre
strade, si ferma e ci guarda negli
occhi, senza fretta. La sua chiamata è
attraente, è affascinante»[11].
Quando uno si decide a camminare
al suo fianco, a vivere in comunione
con Lui, la vita si illumina e acquista



a poco a poco una autentica
«coerenza eucaristica»[12]: l’amore e
la vicinanza che riceviamo da Lui ci
permettono di darci agli altri come
Egli si diede a se stesso. Così uno va
scoprendo e può espellere poco per
volta gli ostacoli che intorpidiscono
la crescita della carità di Cristo nel
suo cuore: la tendenza al minimo
sforzo nel compiere i propri doveri,
la paura di esagerare nell’affetto e
nel servizio agli altri, la mancanza di
comprensione per i limiti che
dimostrano alcune persone, la
superbia che richiede il
riconoscimento delle nostre buone
azioni da parte degli altri
intorbidando la rettitudine
d’intenzione.

San Josemaría parlava con emozione
della vita gioiosa di coloro che si
donano a Cristo e perseverano
fedelmente nel seguire la sua
chiamata. «Questo cammino si
riassume in una sola parola: amare.



Amare vuol dire avere il cuore
grande, sentire le preoccupazioni di
quelli che ci circondano, saper
perdonare e comprendere,
sacrificarsi in unione a Gesù Cristo
per tutte le anime»[13]. Sappiamo
che questo supera le nostre capacità;
perciò abbiamo bisogno di chiedere
spesso al Signore di darci un cuore
simile al suo. Così, «se impariamo ad
amare con lo stesso cuore di Cristo,
impareremo a servire, a difendere
con generosità e chiarezza la verità
[...]. Potremo trasmettere agli altri la
Vita di Cristo, solo a condizione di
riprodurla in noi stessi; potremo
lavorare nelle viscere del mondo,
trasformandolo dal di dentro,
renderlo fecondo, solo a condizione
di sperimentare in noi stessi la morte
del chicco di frumento»[14]. Questo è
il cammino della fedeltà che, essendo
un cammino di Amore, è anche
cammino di felicità.

Paul Muller



[1] F. Ocáriz, Lettera, 9-I-2018, n. 5.

[2] San Josemaría, Cammino, n. 774.

[3] San Josemaría, Forgia, n. 875. Cfr. 
Ger 18, 6: «Come l’argilla è nelle mani
del vasaio, così voi siete nelle mie
mani».

[4] Santa Teresa de Lisieux, Storia di
un’anima, cap. 1.

[5] Cfr. San Josemaría, Colloqui, n.
114.

[6] J. Ratzinger-Benedetto XVI, Gesù
di Nazaret. Dall’ingresso in
Gerusalemme fino alla risurrezione,
Libreria Editrice Vaticana, Città del
Vaticano 2011, p. 76.

[7]Ibidem, p. 77.

[8] Cfr. San Josemaría, È Gesù che
passa, n. 154.



[9]Ibidem, n. 3.

[10]Ibidem, n. 158.

[11] Papa Francesco, Es. ap. Christus
vivit (25-III-2019), n. 277.

[12] Cfr. Benedetto XVI, Es. ap. 
Sacramentum caritatis (22-II-2007), n.
83.

[13] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 158.

[14]Idem.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/qualcosa-di-
grande-e-che-sia-amore-x-camminare-

con/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-x-camminare-con/
https://opusdei.org/it/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-x-camminare-con/
https://opusdei.org/it/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-x-camminare-con/
https://opusdei.org/it/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-x-camminare-con/

	Qualcosa di grande e che sia amore (X): Camminare con Cristo verso la pienezza dell’amore

