opusdei.org

Qualcosa di grande e
che sia amore (X):
Camminare con
Cristo verso la
pienezza dell’amore

“Questo cammino si riassume
in una sola parola: amare, [...]
avere il cuore grande, sentire le
preoccupazioni di quelli che ci
circondano, saper perdonare e
comprendere, sacrificarsi in
unione a Gesu Cristo per tutte le
anime» (San Josemaria).

20/08/2019



«Dopo aver amato i suoi che erano
nel mondo, li amo sino alla fine» (Gv
13, 1). Cosi san Giovanni nel suo
Vangelo introduce il gesto inaudito
compiuto da Gesu prima di iniziare
la cena pasquale, quando tutti erano
gia seduti a mensa: «si alzo da tavola,
depose le vesti e, preso un
asciugatoio, se lo cinse attorno alla
vita. Poi verso dell’acqua nel catino e
comincio a lavare i piedi dei
discepoli e ad asciugarli con
I’asciugatoio di cui si era cinto» (Gv
13, 4-5).

Gesu lava i piedi agli apostoli.
Uomini fragili, scelti per essere il
fondamento della Chiesa. Tutti loro
hanno avuto paura durante la
tempesta sul lago, hanno dubitato
che il Maestro fosse capace di dar da
mangiare a una moltitudine
immensa, hanno discusso
animatamente su chi di loro sarebbe
stato il piu importante nel Regno.
Hanno anche cominciato a provare



la sofferenza che comporta seguirlo:
non disertarono, come molti altri,
dopo il discorso del Pane di Vita nella
sinagoga di Cafarnao, lo hanno
accompagnato nei suoi lunghi viaggi
in terra d’Israele e sanno, perché lo
avvertono nell’aria, che c’e chi vuole
la sua morte.

Pietro osserva attonito quel che sta
succedendo. Non riesce a
comprenderlo e siribella. «Signore,
tu lavii piedi a me?». E Gesu
risponde: «Quello che io faccio, tu ora
non lo capisci, ma lo capirai dopo».
Pietro insiste: «Non mi laverai mai i
piedi!» (Gv 13, 5-8). Sorprende la
radicalita della risposta di Simone.
Non vuole essere un rifiuto: e
I’amore al Signore che lo spinge al
rifiuto. E tuttavia il Signore gli
dimostra che sta sbagliando: «Se non
ti lavero, non avrai parte con

me» (Gv 13, 8).

Lo capirai dopo



Sin dal suo primo incontro con il
Maestro, san Pietro aveva cominciato
a percorrere un cammino di crescita
interiore, col quale aveva compreso
un po’ per volta chi e Gesu, il Figlio di
Dio vivo. Pero si avvicina la passione
del Signore ed e ancora molto il
cammino che rimane davanti. Nel
Cenacolo avviene una scena in due
atti, la lavanda dei piedi e
I'istituzione dell’Eucaristia, grazie
alla quale Pietro comincera a
scoprire fino a che punto arriva
I’Amore di Dio e fino a che punto
questo Amore lo coinvolge
personalmente. In quel momento, il
comandamento dell’amore al
prossimo come a se stesso e per lui
ancora soltanto un enunciato,
qualcosa che ancora non e scesa nel
suo cuore con la profondita che Gesu
desidera. E per questo si ribella. Non
accetta che la volonta di Dio, per il
suo Maestro e per lui, sia una vita di
amore e di servizio umile a ogni
uomo, a qualunque uomo.



Questa esperienza di Pietro puo
presentarsi spesso nella nostra vita.
Anche a noi costa capire, abbiamo
bisogno di tempo per comprendere le
verita piu elementari. Nel nostro
cuore si mescolano grandi desideri
d’amore con intenzioni meno nobili;
spesso la paura ci paralizza e ci
riempie la bocca di parole che non
sono accompagnate da opere.
Amiamo il Signore, ci rendiamo
conto che la vocazione divina e il
nostro gioiello piu prezioso: tanto
che abbiamo venduto tutto per
comprarlo. Ma il trascorrere degli
anni, le circostanze che cambiano,
certe situazioni sgradevoli o la fatica
del lavoro quotidiano possono
appannare il nostro cammino.

Inoltre puo accadere che uno non
abbia raggiunto quel grado di
maturita umana e spirituale che
permette di vivere la vocazione come
un cammino di amore. La nostra
carita verso il prossimo si puo



appesantire a causa di una di queste
deformazioni che riducono il nostro
mistero personale: il
sentimentalismo, per il quale uno
risponde piu alla propria percezione
momentanea delle cose che a una
relazione profonda con Dio e con gli
altri; il volontarismo, a causa del
quale si dimentica che la vita
cristiana consiste, in buona misura,
nel lasciare che Dio ci ami e che ami
attraverso di noi; il perfezionismo,
che tende a considerare le
imperfezioni umane come qualcosa
di estraneo al progetti di Dio.

Tuttavia, proprio perché Dio tiene
conto dei nostri limiti, non si
meraviglia e non si stanca di vederci
complicare o alterare la nostra
vocazione. Ci ha chiamati, come ha
chiamato Pietro, mentre eravamo
peccatori e insiste. «Se non ti lavero,
non avrai parte con me», chiarisce
Gesu. Allora Simon Pietro si arrende:
«Signore, non solo i piedi, ma anche



le mani e il capo» (Gv 13, 8-9). Gesu
sa che e ’'amore cio che muove Pietro
e per questo gli risponde con la
stessa radicalita. Il cuore
dell’apostolo risponde con I'impeto
che lo caratterizza: «Non solo i piedi,
ma anche le mani e il capo». Sono
parole pronunciate in gran fretta.
Pietro era consapevole del loro
significato? Quello che successe
quella stessa sera sembra indicarci
che non lo era. Lo capira dopo, un po’
per volta: attraverso la sofferenza
della Passione, la gioia della
Risurrezione e sotto ’azione dello
Spirito Santo. Il suo dialogo con Gesu
cl insegna, in ogni caso, che per
camminare verso la pienezza
dell’Amore il primo passo é scoprire
I’affetto e la tenerezza di Gesu per
clascuno di noi; e sapere che,
attraverso le nostre miserie
rettificate, andremo assomigliando
sempre piu a Lui.

Gli scalini della liberta



Seguire Gesu significa imparare ad
amare come Lui. Si tratta di un
cammino ascendente che costa, ma
che allo stesso tempo € un cammino
di liberta[1]. Quando era ancora un
giovane sacerdote, san Josemaria
descrisse cosl questo itinerario
ascendente della liberta fedele:
«Gradini: Rassegnarsi alla Volonta di
Dio: Adattarsi alla Volonta di Dio:
Volere la Volonta di Dio: Amare la
Volonta di Dio»[2].

La rassegnazione e lo scalino piu
basso della liberta. Si tratta
dell’atteggiamento meno generoso
dei quattro, ed e facile che degeneri
in tiepidezza spirituale. La si
potrebbe descrivere come una
sopportazione senza crescita:
sopportare per sopportare, perché e
«quello che mi & toccato». E vero che
la fortezza, che € una virtu cardinale,
aiuta a sopportare, a resistere; e in
realta fa crescere cosi la liberta,
perché uno comprende e desidera il



bene per cui sta resistendo. La
rassegnazione, invece, non
percepisce alcun bene o lo percepisce
cosi vagamente da non riuscire a
generare gioia. A volte, anche per un
certo tempo, ci puo costare superare
un atteggiamento del genere; ma
quando qualcuno si installa
definitivamente nella rassegnazione
lo si nota invaso a poco a poco dalla
tristezza.

Adattarsi alla Volonta di Dio esprime
uno stato superiore: ci si adatta alla
forma, ci si uniforma alla realta.
Questa uniformita non va confusa
con quella che e caratteristica della
persona mediocre, che non ha sogni,
progetti e aspirazioni per i quali
vivere. Si tratta invece
dell’atteggiamento realista di chi sa
che ogni desiderio buono é gradito a
Dio. Chi si uniforma in questo senso
impara a entrare, gradatamente,
nella logica divina, a convincersi che
tutto concorre al bene per quelli che



amano Dio (cfr. Rm 8, 28). San
Josemaria esprimeva a volte con una
immagine biblica questa
disposizione verso il disegno del
Padre: «Signore, aiutami a esserti
fedele e docile, [...] come la creta
nelle mani del vasaio. — E cosi non
saro io a vivere, ma sarai Tu, Amore,
a vivere e operare in me»[3].

Si intuisce cosi che questo processo
di uniformazione alla volonta di Dio
é chiamato a spiccare il volo nel
momento in cui cominciamo a volere
la volonta di Dio: «in me vivrai e
opererai Tu, Amore». Le circostanze
e le persone che non abbiamo scelto
finiscono con I’essere amate in se
stesse perché sono buone: decidiamo
di «sceglierle». «Dio mio, ha scelto
tutto lui»[4], diceva Santa Teresa de
Lisieux. Si rendeva conto, con san
Paolo, che «né la morte né la vita, né
angeli né principati, né presente né
avvenire, né potenze, né altezza né
profondita, né alcun’altra creatura



potra mai separarci dall’amore di
Dio, in Cristo Gesu, nostro

Signore» (Rm 8, 38-39). Scopriamo
cosl, in mezzo all’'imperfezione delle
cose, quel «qualcosa di santo» che le
situazioni nascondonol5];
I'immagine di Dio si fa a noi piu
visibile negli altri.

Inzuppati nel sangue di Cristo

In questa crescita personale I'ultimo
passo ci pone davanti ’amore.
Entriamo cosi, come ci insegna san
Giovanni, nel nucleo della
rivelazione cristiana: «Noi abbiamo
riconosciuto e creduto all’amore che
Dio ha per noi» (1 Gv 4, 16). Dopo
aver lavato 1 piedi ai suoi discepoli, il
Signore spiega loro perché lo ha
fatto: «Vi ho dato I’esempio» (Gv 13,
15). Sono gia preparati ad ascoltare il
Comandamento nuovo: «Come io Vi
ho amato, cosi amatevi anche voi gli
uni gli altri» (Gv 13, 34). Si tratta di
imparare ad amare con ’Amore piu



grande, fino a dare la propria vita,
come Lui: «Per questo il Padre mi
ama: percheé io offro la mia vita, per
poi riprenderla di nuovo. Nessuno
me la toglie, ma la offro da me
stesso» (Gv 10, 17-18). La
caratteristica dell’amore cristiano é
darsi, uscire da se stesso, donarsi con
passione alla realta che Dio Padre ha
voluto per ciascuno di noi. Questo e
amare la volonta di Dio: una
affermazione gioiosa e creativa che
ci spinge da dentro a uscire da noi
stessi; una decisione che,
paradossalmente, & I’'unico cammino
per trovare veramente noi stessi:
«Chi vorra salvare la propria vita, la
perdera; ma chi perdera la propria
vita per causa mia, la trovera» (Mt
16, 25).

Questo amore, tuttavia, non consiste
in «una specie di estremo sforzo
morale [...], un nuovo livello di
umanesimo»[6]. La novita del
Comandamento nuovo «puo derivare



soltanto dal dono della comunione
con Cristo, dal vivere con Lui»[7].
Ecco perché, mentre da una parte fa
scoprire loro il Comandamento
nuovo, il Signore da ai suoi apostoli il
Sacramento dell’Amore. Da quel
momento I’Eucaristia sta al centro
della vita cristiana: non ci troviamo
davanti a una verita teorica ma
davanti a una necessita vitale[8].

«La mano di Cristo ci raccoglie dal
granaio: il Seminatore stringe nella
sua mano piagata il pugno di
frumento; il sangue di Cristo imbeve
il seme, lo impregna. Poi il Signore lo
getta nel solco, perché morendo sia
vita e, affondando nella terra, sia
capace di moltiplicarsi in spighe
dorate»[9]. Siamo capaci di donarci
perché viviamo impregnati del
sangue di Cristo, che ci fa morire a
noi stessi per dare frutti abbondanti
di gioia e di pace attorno a noi. La
nostra partecipazione al Sacrificio di
Gesu e la nostra adorazione della sua



presenza reale nell’Eucaristia
portano, senza soluzione di
continuita, all’lamore al prossimo.
Percio, «chi non e fedele alla
missione divina di servizio agli altri,
aiutandoli a conoscere Cristo,
difficilmente riuscira a capire che
cos’e il Pane eucaristico». E
viceversa, «per stimare e amare la
Sacra Eucaristia, € necessario
percorrere lo stesso cammino di
Gesu: essere grano di frumento,
morire a noi stessi, risorgere pieni di
vigore e dare frutto abbondante: il
cento per uno!»[10].

La coerenza eucaristica

«Gesu cammina in mezzo a noi come
faceva in Galilea. Passa per le nostre
strade, si ferma e ci guarda negli
occhi, senza fretta. La sua chiamata e
attraente, e affascinante»[11].
Quando uno si decide a camminare
al suo fianco, a vivere in comunione
con Lui, la vita si illumina e acquista



a poco a poco una autentica
«coerenza eucaristica»[12]: 'amore e
la vicinanza che riceviamo da Lui ci
permettono di darci agli altri come
Egli si diede a se stesso. Cosi uno va
scoprendo e puo espellere poco per
volta gli ostacoli che intorpidiscono
la crescita della carita di Cristo nel
suo cuore: la tendenza al minimo
sforzo nel compiere i propri doveri,
la paura di esagerare nell’affetto e
nel servizio agli altri, la mancanza di
comprensione per i limiti che
dimostrano alcune persone, la
superbia che richiede il
riconoscimento delle nostre buone
azioni da parte degli altri
intorbidando la rettitudine
d’intenzione.

San Josemaria parlava con emozione
della vita gioiosa di coloro che si
donano a Cristo e perseverano
fedelmente nel seguire la sua
chiamata. «Questo cammino si
riassume in una sola parola: amare.



Amare vuol dire avere il cuore
grande, sentire le preoccupazioni di
quelli che ci circondano, saper
perdonare e comprendere,
sacrificarsi in unione a Gesu Cristo
per tutte le anime»[13]. Sappiamo
che questo supera le nostre capacita;
percio abbiamo bisogno di chiedere
spesso al Signore di darci un cuore
simile al suo. Cosi, «se impariamo ad
amare con lo stesso cuore di Cristo,
impareremo a servire, a difendere
con generosita e chiarezza la verita
[...]. Potremo trasmettere agli altri la
Vita di Cristo, solo a condizione di
riprodurla in noi stessi; potremo
lavorare nelle viscere del mondo,
trasformandolo dal di dentro,
renderlo fecondo, solo a condizione
di sperimentare in noi stessi la morte
del chicco di frumento»[14]. Questo e
il cammino della fedelta che, essendo
un cammino di Amore, &€ anche
cammino di felicita.

Paul Muller



[1] F. Ocariz, Lettera, 9-1-2018, n. 5.
[2] San Josemaria, Cammino, n. 774.

[3] San Josemaria, Forgia, n. 875. Cfr.
Ger 18, 6: «Come I'argilla & nelle mani
del vasaio, cosi voi siete nelle mie
mani».

[4] Santa Teresa de Lisieux, Storia di
un’anima, cap. 1.

[5] Cfr. San Josemaria, Colloqui, n.
114.

[6] ]J. Ratzinger-Benedetto XVI, Gesu
di Nazaret. Dall’ingresso in
Gerusalemme fino alla risurrezione,
Libreria Editrice Vaticana, Citta del
Vaticano 2011, p. 76.

[71Ibidem, p. 77.

[8] Cfr. San Josemaria, E Gestl che
passa, n. 154.



[9]1Ibidem, n. 3.
[10]Ibidem, n. 158.

[11] Papa Francesco, Es. ap. Christus
vivit (25-111-2019), n. 277.

[12] Cfr. Benedetto XVI, Es. ap.
Sacramentum caritatis (22-11-2007), n.
83.

[13] San Josemaria, E Gestl che passa,
n. 158.

[14]Idem.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it/article/qualcosa-di-
grande-e-che-sia-amore-x-camminare-
con/ (04/02/2026)


https://opusdei.org/it/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-x-camminare-con/
https://opusdei.org/it/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-x-camminare-con/
https://opusdei.org/it/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-x-camminare-con/
https://opusdei.org/it/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-x-camminare-con/

	Qualcosa di grande e che sia amore (X): Camminare con Cristo verso la pienezza dell’amore

