
opusdei.org

Qualcosa di grande e
che sia amore (III): Il
nostro vero nome

Noi siamo come siamo, né più
né meno, e questo modo di
essere ci rende idonei a seguire
il Signore e servirlo nella
Chiesa. Questo testo
approfondisce il tema della
chiamata di Dio a ciascuno.

20/12/2018

Il primo libro della Bibbia inizia
presentando Dio creatore, che fa
sorgere le cose dal nulla con la sua



parola: «Sia la luce [...]. Sia il
firmamento [...]. La terra produca
germogli, erbe che producono seme e
alberi da frutto [...]. La terra produca
esseri viventi secondo la loro specie:
bestiame, rettili e bestie selvatiche
secondo la loro specie [...]» (Gn 1,
1-24). Quando arriva il momento di
chiamare all’esistenza l’essere
umano, invece, accade qualcosa di
diverso. Dio non lo crea «secondo la
sua specie», o secondo quello che è,
ma gli dà un nome: lo chiama 
personalmente all’esistenza, gli dà del
tu.

Se da questo preciso momento del
racconto della creazione passiamo
all’ultimo libro della Bibbia, ci
imbattiamo in una cosa
sorprendente: quel nome, che Dio ci
dà nel crearci, lo riceveremo
nuovamente alla fine della nostra
storia. «Al vincitore – promette il
Signore nell’Apocalisse – darò la
manna nascosta e una pietruzza



bianca sulla quale sta scritto un
nome nuovo, che nessuno conosce
all’infuori di chi la riceve» (Ap 2, 17).
Dunque, riceviamo un nome quando
nasciamo, ma ce lo daranno di nuovo
alla fine della nostra vita sulla terra.
Come intendere questo? Ci troviamo
davanti al mistero della vocazione;
un mistero personale che si chiarisce
man mano che procediamo nel
nostro cammino verso la vera vita.

Esseri liberi e incompiuti

Una rosa, una quercia, un cavallo
non debbono prendere nessuna
decisione per essere ciò che sono;
semplicemente, esistono. Crescono, si
sviluppano, e alla fine scompaiono.
Con la persona umana, invece, non
accade lo stesso.

Man mano che cresciamo, e in modo
particolare durante l’adolescenza, ci
rendiamo conto di non poter essere
«uno dei tanti». Per qualche motivo
siamo convinti di dover essere un



unicum, con nome e cognome,
diverso, irripetibile. Ci rendiamo
conto di essere nel mondo per
qualcosa e che con la nostra vita
possiamo fare di questo mondo un
luogo migliore. Non ci basta sapere
che siamo, o come sono le cose, ma ci
sentiamo spinti a sognare chi
vogliamo essere e come vorremmo
che fosse il mondo in cui viviamo.

C’è chi considera questo una
ingenuità, una mancanza di realismo
che prima o poi è necessario
superare. Eppure la tendenza a
sognare fa davvero parte di ciò che
di più alto possediamo. Per un
cristiano il desiderio di essere
qualcuno, con nome e cognome,
dimostra il modo in cui Dio ha voluto
crearci: come esseri irripetibili. A
questo disegno d’amore risponde la
nostra capacità di sognare. Egli fece
il mondo e lo lasciò nelle mani
dell’essere umano «perché lo
coltivasse e lo custodisse» (Gn 2, 15).



Volle confidare nel nostro lavoro per
custodire questo mondo e per farlo
risplendere in tutta la sua bellezza,
affinché lo amassimo
«appassionatamente», come era
solito dire san Josemaría[1].

Lo stesso fa Dio quando ci regala il
dono della vita: ci invita a
perfezionare la nostra personalità,
lasciandola nelle nostre mani. Per
questo aspetta che mettiamo in gioco
la nostra libertà, la nostra iniziativa,
tutte le nostre capacità. «Dio vuole
qualcosa da te, Dio aspetta te – dice ai
giovani e a tutti Papa Francesco –.
[...] Ti sta invitando a sognare, vuole
farti vedere che il mondo con te può
essere diverso. È così: se tu non ci
metti il meglio di te, il mondo non
sarà diverso. È una sfida»[2].

Ti chiama con il tuo nome

Simone era andato con suo fratello
Andrea ad ascoltare il Battista. Era
un viaggio lungo, dalla Galilea alla



Giudea, però l’occasione lo meritava.
Qualcosa di grande probabilmente
stava per succedere, perché era
ormai da molti secoli che Dio non
inviava profeti al suo popolo... e
Giovanni sembrava davvero uno di
loro. Mentre si trova sulle rive del
Giordano, Andrea incontra Gesù e
passa con lui tutto un pomeriggio
conversando. Quando ritorna da suo
fratello Simone, gli dice: «Abbiamo
trovato il Messia». E, subito, «lo
condusse da Gesù» (Gv 1, 41-42). Chi
sa che cosa avrà pensato Simone
mentre camminava? Era possibile
che il Messia, l’inviato di Dio, fosse
arrivato? Era possibile che il mondo
nel quale vivevano stesse per
cambiare, come annunciavano le
Scritture? Arrivato davanti al
Maestro, «Gesù, fissando lo sguardo
su di lui, disse: Tu sei Simone, il figlio
di Giovanni; ti chiamerai Cefa (che
vuol dire Pietro)» (Gv 1, 42). Prima di
cambiare il mondo, doveva cambiare
la propria vita.



Come appare dai Vangeli, la vita di
Simon Pietro è una continua scoperta
della vera identità di Gesù e della
missione che gli affida. Poco dopo
essere tornati in Galilea, dopo quei
giorni con il Battista, Gesù appare
accanto alla sua barca e gli chiede di
metterla in acqua per predicare da lì.
Pietro dovette acconsentire piuttosto
di malavoglia, perché si era dato da
fare tutta la notte e non aveva
pescato nulla. Quando ebbe finito di
parlare alla folla, Gesù gli fa una
nuova richiesta: «Prendi il largo e
calate le reti per la pesca» (Lc 5, 4).
Sembra una pazzia: hanno tentato di
pescare per ore, senza successo... e
tutti sanno che alla luce piena del
giorno i pesci non entrano nella
rete... Tuttavia Pietro obbedisce e
vede che le sue reti si riempiono di
pesci! Chi è quell’uomo che è entrato
nella sua barca? «Al vedere questo,
Simon Pietro si gettò alle ginocchia di
Gesù, dicendo: Signore, allontanati
da me che sono un peccatore» (Lc 5,



8). Ma il Maestro gli rispose: «Non
temere; d’ora in poi sarai pescatore
di uomini» (Lc 5, 10).

Chi è Simone? Un pescatore della
Galilea? Tutti i suoi antenati lo erano
stati. E lui stesso praticava da anni
questo mestiere e pensava di essere
proprio questo: un pescatore che
conosceva perfettamente il suo
lavoro. Ma Gesù getta nella sua vita
una luce inaspettata. La vicinanza
con il Signore lo ha costretto a
rendersi conto di essere un
peccatore. Però, un peccatore di cui
Dio si è fidato e su cui vuole contare.
A questa chiamata divina Pietro e
suo fratello, «tirate le barche a terra,
lasciarono tutto e lo seguirono» (Lc 5,
11). Benedetto XVI faceva questa
considerazione: «Pietro non poteva
ancora immaginare che un giorno
sarebbe arrivato a Roma e sarebbe
stato qui “pescatore di uomini” per il
Signore. Egli accetta questa chiamata
sorprendente di lasciarsi coinvolgere



in questa grande avventura: è
generoso, si riconosce limitato, ma
crede in colui che lo chiama e
insegue il sogno del suo cuore. Dice
di sì, un sì coraggioso e generoso, e
diventa discepolo di Gesù»[3].

Più avanti il Signore preciserà un po’
meglio la missione che darà un
indirizzo alla sua vita: «Tu sei Pietro
e su questa pietra edificherò la mia
Chiesa e le porte degli inferi non
prevarranno contro di essa» (Mt 16,
18). Il progetto di Dio per noi, la sua
chiamata a condividere la nostra
esistenza con Lui, ha una forza pari a
quella della creazione. Se l’uomo è
creato mediante una chiamata
personale, anche ogni chiamata
personale di Dio ha in certo qual
modo un potere creatore,
trasformatore della realtà. Si tratta di
qualcosa talmente radicale che per
noi ha il significato di ricevere un
nome nuovo, una vita nuova. Chi si
ricorda oggi di un pescatore vissuto



2.000 anni fa sulle rive di un lago del
medio oriente? Viceversa, quanti di
noi veneriamo Pietro, apostolo e
«fondamento visibile della sua
Chiesa»[4].

Il tesoro nascosto

La missione che Gesù ci propone può
cambiare la nostra vita: può
riempirla di luce. Per questo, l’idea
”può darsi che Dio mi stia
chiamando” appare molto allettante.
Ma nello stesso tempo c’è una cosa
che ci preoccupa profondamente: ci
sembra che, se questa chiamata c’è,
se Dio conta su di noi, perderemo la
nostra libertà. Non potremo più
scegliere un’altra strada! Potrà
avvenire soltanto quello che Egli
vorrà!

Riflettere sul percorso di Pietro può
aiutarci. Quando si decise ad
abbandonare ciò che aveva per
seguire Gesù, perse forse la sua
libertà? Non fu invece questa la



decisione più libera e liberatrice della
sua vita? Alcune volte ci sembra che
la libertà significhi anzitutto poter
scegliere, senza che niente ci
influenzi. Tuttavia, ridotta a questo,
la libertà si limita a scelte precise,
che riescono a mala pena a
illuminare alcuni istanti: scegliere se
voglio mangiare hamburger o pollo,
se voglio giocare a calcio o a
pallacanestro, se voglio ascoltare
questa o quella canzone.

Esiste, tuttavia, un altro tipo di scelta
che può gettare una luce
completamente nuova sulla nostra
vita; renderla più felice, più libera:
sono momenti nei quali mettiamo in
gioco la vita interamente; decidiamo
chi vogliamo essere. Qui la libertà si
mostra nella sua più autentica
ampiezza, nella sua capacità di 
liberare. Non siamo più alle prese
con decisioni precise, ma con
decisioni esistenziali. Come quando
uno decide di sposarsi con una



persona che considera il più grande
tesoro del mondo. O, in modo simile,
come quando una persona giovane
decide di diventare medico, sapendo
che questo comporterà per lui una
serie di impegni e di sacrifici non
piccoli. Uno si dona a una persona o
abbraccia una missione, rinunciando
a tutto il resto. Naturalmente questo
condizionerà le sue scelte future;
eppure, non considera questo passo
come una rinuncia, ma come la
scommessa per un amore o per un
progetto che riempirà la sua vita. E
così, con il tempo, il suo nome non
sarà più soltanto quello che aveva
dopo il battesimo: ora sarà anche «il
marito o la moglie di...», o «il
dottor...». Il suo nome, la sua
identità, prende forma; la sua vita va
acquistando un senso, una direzione.

Gesù si presenta a noi proprio con
una scelta di questo tipo. Egli ci ha
creato con alcuni doni, con alcune
qualità che ci fanno essere in un



modo o in un altro. Più tardi, nel
corso della nostra vita, ci fa scoprire
un tesoro, una missione che sta quasi
nascosta nel nostro intimo. «Il Regno
dei Cieli è simile a un tesoro nascosto
in un campo; un uomo lo trova e lo
nasconde di nuovo, poi va, pieno di
gioia, vende tutti i suoi averi e
compra quel campo» (Mt 13, 44). In
realtà, il tesoro è Egli stesso – il suo
Amore incondizionato –; e la
missione è la stessa che Egli ha
ricevuto dal Padre. Se l’ho scoperto,
non ho più bisogno di cercarlo. Posso
abbracciarlo con la mia intera vita e
permettere che Egli dia forma a tutta
la mia esistenza. Come Pietro,
apostolo, Pietra sulla quale si fonda
la Chiesa; come Paolo, apostolo delle
genti; come Maria, la schiava del
Signore, la Madre del Salvatore.

Abbracciare questo compito – che in
realtà equivale ad abbracciare Gesù
e seguirlo – ci induce a lasciare tutto
il resto. Nulla, infatti, può liberarci



tanto quanto la verità intorno a noi
stessi: veritas liberabit vos (Gv 8, 32).
Così, come san Paolo, potremo
affermare: «Quello che poteva essere
per me un guadagno, l’ho
considerato una perdita a motivo di
Cristo. Anzi, tutto ormai io reputo
una perdita di fronte alla sublimità
della conoscenza di Cristo Gesù, mio
Signore, per il quale ho lasciato
perdere tutte queste cose e le
considero come spazzatura, al fine di
guadagnare Cristo» (Fil 3, 7-9) e
vivere in Lui.

Forse ci lascia un po’ disorientati
scoprire la vicinanza di Gesù, il fatto
che voglia contare su di noi. D’altra
parte, se ci fermiamo a riflettere su
questo punto, vediamo che quello
che ci chiede coincide perfettamente
con ciò che siamo, con le nostre
qualità e con quel che abbiamo
vissuto... Sembra che siamo nati per
questo. Il nome nuovo si presenta
allora come qualcosa che era già lì,



fin dalla creazione del mondo... Dio
ci ha fatti per questo. E tuttavia, forse
ci sembra troppo. «Questo tesoro,
questa missione... per me?
Veramente Dio è venuto e ha fatto
attenzione a me?».

Mettere in gioco tutti i miei doni e
le mie qualità

Dio non ci chiama soltanto in un
determinato momento della nostra
vita: lo fa continuamente. Nello
stesso modo, la nostra risposta si
prolunga durante tutta la nostra
esistenza al ritmo delle chiamate ad
amare ogni giorno in un modo
rinnovato. «Da quando gli hai detto
“sì”, il tempo sta cambiando il colore
dell’orizzonte – ogni giorno, più bello
– che risplende più ampio e
luminoso. Ma devi continuare a dire
“sì”»[5].

San Pietro disse “sì” al Signore molte
volte. Come quella volta in cui tutti
quelli che avevano seguito il Maestro



se ne andarono scandalizzati
sentendolo parlare del Pane di Vita
(cfr. Gv 6, 60-71), o quando Gesù
insistette a lavargli i piedi, benché a
lui sembrasse assurdo (cfr. Gv 13,
6-10). Pietro rimase accanto a Gesù,
confessando ancora una volta la
propria fede. Tuttavia l’apostolo non
aveva capito del tutto la logica del
Signore. Continuava a sognare una
manifestazione gloriosa del Signore,
che lo avrebbe immediatamente fatto
potente, trionfatore, famoso nel
mondo intero. Ebbe bisogno di alcuni
anni per scoprire che non era questo
il modo di agire di Dio. Dovette
provare la tristezza di rinnegare
Gesù tre volte, tradendolo. Dovette
fare i conti con la propria debolezza.
Tuttavia alla fine comprese, perché
non aveva mai smesso di guardare
Gesù. «Il Signore convertì Pietro –
che lo aveva rinnegato tre volte –
senza nemmeno rivolgergli un
rimprovero: con uno sguardo di
Amore»[6]. Infatti, alla fine, la



vocazione è un invito a guardare
Gesù, a lasciarsi guardare da Lui, a
condividere la sua vita, a tentare di
imitarla. Fino alla donazione, piena
d’amore, della propria vita.

La chiamata di Pietro assunse la sua
forma definitiva quel giorno, in riva
al mare di Galilea, nel suo incontro
da solo con Gesù risuscitato. Poté
chiedergli perdono..., ricordarsi di
quanto lo amava con le sue povere
forze; e dirglielo di nuovo. Il Maestro
rispose: «Pasci le mie pecorelle» (Gv
21, 17); poi aggiunse: «Seguimi» (Gv
21, 19). Con questo era detto tutto,
perché Pietro aveva scoperto ormai
che seguire Gesù è amare fino
all’estremo, in un cammino
meraviglioso di donazione e di
servizio a tutti: un cammino, non
una meta. Il medesimo cammino che
dobbiamo percorrere ogni giorno
della nostra vita, tenuti per mano da
Gesù.



Una vita piena

Pietro morì martire a Roma. La
tradizione colloca il luogo del
martirio, per crocifissione, sulla
collina vaticana. Quando conobbe la
sentenza , probabilmente avrà
ripercorso mentalmente tutta la sua
vita. La sua gioventù, il suo carattere
forte e deciso, il suo lavoro nel mare
di Galilea. L’incontro con Gesù, e, da
quel momento, quante cose belle!
Gioie e dolori. Le tante persone che
avevano attraversato la sua vita.
Tanto amore. Sì, la sua vita era molto
cambiata. Ne era valsa la pena.

Quando conobbe Simone, sulle rive
del Giordano, il Signore non vedeva
soltanto un uomo già fatto, con certe
caratteristiche. Vedeva in lui Pietro:
la Pietra sulla quale avrebbe
edificato la sua Chiesa. Quando
guarda noi, vede tutto il bene che
faremo nella nostra vita. Vede i
nostri talenti, il nostro mondo, la



nostra storia, e ci propone di
aiutarlo, piccoli come siamo. Non ci
chiede di fare cose impossibili, ma
semplicemente di seguirlo.

Noi siamo come siamo, né più né
meno, e questo modo di essere ci
rende idonei a seguire il Signore e
servirlo nella Chiesa. Con il suo aiuto,
siamo chiamati a trovare il modo
migliore di farlo. Ciascuno secondo il
modo che Dio ha pensato per lui:
«Abbiamo doni diversi secondo la
grazia data a ciascuno di noi. Chi ha
il dono della profezia la eserciti
secondo la misura della fede; chi ha
un ministero attenda al ministero;
chi l’insegnamento,
all’insegnamento; chi l’esortazione,
all’esortazione. Chi dà, lo faccia con
semplicità; chi presiede, lo faccia con
diligenza; chi fa opere di
misericordia, le compia con
gioia» (Rm 12, 6-8).



Pietro rinunciò a essere il pescatore
di Betsaida tanto sicuro di sé, e così
Dio poté farlo, con Cristo, mediatore
tra la terra e il Cielo. La sua storia si è
ripetuta molte volte nel corso dei
secoli. Anche oggi. I primi giovani
che fecero parte dell’Opus Dei misero
i propri talenti nelle mani di Dio e
produssero un frutto che essi non
avrebbero potuto immaginare. È ciò
che san Josemaría assicurava:
«Sognate e la realtà supererà i vostri
sogni». O come il Papa diceva ai
giovani a conclusione di una veglia
di preghiera: «Il Signore benedica i
vostri sogni»[7].

La chiamata di Gesù tira fuori il
meglio da tutti noi, per metterlo a
servizio degli altri, per portarlo a
pienezza. È ciò che vediamo in
Pietro. E noi, che abbiamo scoperto
quanto Egli ci ama e che conta su di
noi, vogliamo essere attenti alla sua
chiamata: oggi, e ogni giorno della
nostra vita. E così, quando lo



incontreremo, ci darà «una pietruzza
bianca sulla quale sta scritto un
nome nuovo, che nessuno conosce
all’infuori di chi la riceve» (Ap 2, 17):
riconosceremo... il nostro vero nome.

Lucas Buch

[1] Cfr. Solco, n. 290; Amici di Dio, n.
206; «Amare il mondo
appassionatamente», in Colloqui, nn.
113 ss.

[2] Papa Francesco, Veglia di
preghiera con i Giovani durante la
GMG a Cracovia, 30-VII-2016.

[3] Benedetto XVI, Udienza generale,
17-V-2006.

[4]Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 936.

[5] San Josemaría, Solco, n. 32.



[6] San Josemaría, Solco, n. 964.

[7] Papa Francesco, Veglia di
preghiera con i giovani durante la
GMG a Cracovia, 30-VII-2016.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/qualcosa-di-
grande-e-che-sia-amore-iii-il-nostro-v/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-iii-il-nostro-v/
https://opusdei.org/it/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-iii-il-nostro-v/
https://opusdei.org/it/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-iii-il-nostro-v/

	Qualcosa di grande e che sia amore (III): Il nostro vero nome

