
opusdei.org

Qualcosa di grande
che sia amore (VII):
Chi dà la vita per i
suoi amici

Il segreto di un cuore celibe:
lasciare un amore sulla terra
per riempire il mondo intero
con la luce dell’Amore di Dio.

29/04/2019

«Dio creò l’uomo a sua immagine; a
immagine di Dio lo creò; maschio e
femmina li creò» (Gn 1, 27). Così il
primo racconto della Genesi narra
l’origine dell’uomo e della donna: Dio



li crea contemporaneamente. Hanno
entrambi la stessa dignità, perché
sono la sua immagine viva. Il
secondo racconto si sofferma
nuovamente su questo evento (Gn 2,
7-25), ma lo fa come al rallentatore:
Dio crea prima l’uomo e lo mette nel
giardino di Eden. Il mondo riverbera
la bellezza in ogni suo dettaglio: il
cielo, le acque del mare, i fiumi che
attraversano le montagne e gli alberi
di ogni specie. Uno scenario
straordinario nel quale, tuttavia,
Adamo si sente solo.

Per tirarlo fuori da questa solitudine
il Signore crea tutta la varietà di
creature viventi che popolano il
Paradiso: gli uccelli del cielo, i pesci
che solcano i mari, gli animali
terrestri. Però nulla di tutto questo
sembra appagare l’uomo. È allora
che Dio decide di concedergli un
«aiuto che gli sia simile» (Gn 2, 18) e,
dal costato stesso dell’uomo, crea la
donna. Finalmente Adamo scopre



degli occhi che gli restituiscono uno
sguardo come il suo: «Questa volta
essa è carne dalla mia carne e osso
dalle mie ossa» (Gn 2, 23). Questo
incontro lo riempie di gioia, ma
soprattutto illumina la sua identità:
gli dice in un modo nuovo chi è.
Qualcosa mancava all’uomo, che
soltanto un’altra persona come lui
poteva dargli.

«Non è bene che l’uomo sia solo»

Queste pagine della Genesi
contengono alcune verità
fondamentali sull’essere umano e le
esprimono più che con
considerazioni teoriche, in una
modalità narrativa, con un
linguaggio simbolico. La solitudine di
Adamo ha, dunque, un profondo
significato antropologico. San
Giovanni Paolo II diceva che ogni
uomo e ogni donna partecipano di
questa solitudine originaria; a un
dato momento della loro vita devono



affrontarla[1]. Quando Dio dice «non
è bene che l’uomo sia solo» (Gn 2, 18),
si riferisce in realtà a entrambi[2]:
tanto l’uomo che la donna hanno
bisogno di un aiuto per uscire da
questa solitudine, una via da
percorrere insieme verso la pienezza
che non hanno. Ed è il matrimonio.

Quando, alcuni secoli dopo, Gesù
ricorderà ai farisei come stavano le
cose «da principio», si riferirà
proprio a questo passo della Bibbia
(cfr. Mt 19, 1-12). Il matrimonio
cristiano è una chiamata di Dio che
invita un uomo e una donna a
camminare insieme verso di Lui. E
non soltanto insieme, ma inoltre uno
mediante l’altro. Il coniuge, per una
persona sposata, è il cammino
imprescindibile verso Dio; un
cammino nel quale la carne diventa
scenario di comunione e di
donazione amorosa, materia e spazio
di santificazione. L’amore coniugale
è, in tal modo, un incontro di corpi e



di anime che abbellisce e trasfigura
l’affetto umano: gli dà, con la grazia
del sacramento, una portata
soprannaturale.

Nello stesso tempo, l’amore tra un
uomo e una donna va oltre se stesso.
Quando è autentico, è sempre un 
cammino verso Dio, non una meta. La
meta rimane sempre la pienezza che
si trova soltanto in Lui. Perciò non è
affatto strano che una persona
sposata qualche volta possa avvertire
quella solitudine originaria. Eppure
questa sensazione non significa.
come a volte viene presentata, che
l’amore sia finito e che debba
cominciare un’altra storia, perché
neppure questa nuova storia sarebbe
sufficiente. È, piuttosto, un segno che
il cuore umano ha una sete che si
può spegnere completamente
soltanto nell’amore infinito di Dio.

La psicologia di chi sa di non
essere solo



Nel dialogo sul matrimonio, dopo
aver ricordato l’insegnamento della 
Genesi, Gesù fa un passo avanti. La
reciproca donazione dell’uomo e
della donna è uno splendido
cammino che porta a Dio. Tuttavia,
non è l’unico cammino possibile. Il
Signore parla di coloro che, per un
dono speciale, rinunciano al
matrimonio «per il Regno dei
Cieli» (Mt 19, 12). Egli stesso percorse
questa strada: rimase celibe. Nella
sua vita non c'era bisogno di una
mediazione con Dio: «Io e il Padre
siamo una cosa sola» (Gv 10, 30); «Io
sono nel Padre e il Padre è in
me» (Gv 14, 11). E Gesù non soltanto
percorse questa strada, ma volle Egli
stesso diventare Via, in modo che
molte altre persone potessero amare
in quel modo, che «soltanto a partire
da Dio ha un senso»[3].

La storia della Chiesa è piena di
storie di persone che hanno accolto
la chiamata di Gesù a identificarsi



con Lui anche in questo aspetto: una
unione forte con Gesù, che
appartiene alle profondità della sua
vita, ma che non è destinato a tutti i
cristiani. Non disprezzavano il
matrimonio coloro che, già nei primi
secoli, risposero alla chiamata al
celibato. Forse anche quest’altro
cammino li aveva attirati parimenti a
quello che stavano per
intraprendere; ma proprio per
questo, perché consideravano la vita
coniugale come una via eccellente,
potevano donare questo progetto a
Dio con una gioia straordinaria.

«Soltanto fra quelli che
comprendono e valutano in tutta la
loro profondità [...] l’amore umano –
scrive san Josemaría – può sorgere la
comprensione ineffabile di cui parla
Gesù (cfr. Mt 19, 11), quella che è
dono squisitamente divino e spinge a
dare per intero il corpo e l’anima al
Signore, offrendogli il cuore indiviso,
senza la mediazione dell’amore



terreno»[4]. In un certo qual modo, a
coloro che chiama al celibato Dio fa
scoprire la sorgente e la meta di ogni
autentico amore. Sono raggiunti in
maniera speciale dall’Amore che
riempiva il cuore di Gesù e che si è
riversato sulla Chiesa.

Il celibato, dunque, è un cammino
che riflette la gratuità dell’amore di
Colui che fa sempre il primo passo
(cfr. 1 Gv 4, 19). Anche se sembra che
le persone celibi riducano la propria
libertà offrendo a Dio la possibilità di
formare una famiglia, in realtà la
ampliano: il loro abbandono nelle
mani di Dio, la loro disposizione a
lasciare per Lui «case, o fratelli, o
sorelle, o padre, o madre, o figli, o
campi» (Mt 19, 29), li rende, in un
modo particolare, «liberi per
amare»[5].

Così come fa una persona sposata,
debbono custodire il loro cuore,
affinché l’amore che portano dentro



non si allontani da Dio e lo possano
dare agli altri. Tuttavia, la loro
donazione non si concentra nella
persona del coniuge, ma in Cristo,
che li invia nel mondo intero per
trasmettere «i palpiti del suo cuore
amabilissimo»[6] alle persone che li
circondano.

Così è stata la vita di Gesù. Egli non si
sentiva solo, perché sapeva di essere
sempre in compagnia del Padre: «Ti
ringrazio che mi hai ascoltato. Io
sapevo che sempre mi dai
ascolto» (Gv 11, 41-42). Per noi,
invece, il rischio della solitudine
rimane; ma quando Cristo riempie di
verità il cuore di una persona, costei
non è più sola. Ecco perché san
Josemaría diceva che Dio gli aveva
dato “la psicologia di chi non si sente
mai solo, né da un punto di vista
umano né da un punto di vista
soprannaturale”[7]. In alcune righe
nelle quali si avverte il sapore di
un’esperienza vissuta, scriveva: «Il



cuore umano ha un enorme
coefficiente di dilatazione. Quando
ama si allarga in un crescendo di
affetto che supera tutti gli ostacoli. Se
tu ami il Signore, non ci sarà
creatura che non trovi spazio nel tuo
cuore»[8].

Giovanni, un cuore celibe

Durante l’ultima cena, poche ore
prima di donare la sua vita, Gesù
apre il suo cuore agli apostoli:
«Nessuno ha un amore più grande di
questo – dice loro –: dare la vita per i
propri amici» (Gv 15, 13). Queste
parole, che sono un concentrato di
tutto il suo amore per gli uomini,
sono nello stesso tempo una
chiamata. Il Signore dice perciò agli
apostoli: «vi ho chiamati amici» (Gv
15, 15). Essi sono, come tutti gli
uomini, destinatari del suo amore
«sino alla fine» (Gv 13, 1), ma inoltre
sono amici in un modo speciale.



«L’Amico» li invita a fare come
Lui[9]: a dare anche la vita per i suoi
amici. Indubbiamente, queste parole
si trovano all’origine di ogni
vocazione cristiana; però hanno
risuonato sempre in modo speciale
nel cuore di coloro che lo hanno
seguito lasciando tutto.

La Croce sarà il luogo della maggiore
manifestazione dell’Amore. In questa
scena sublime, insieme a Maria e alle
sante donne, spicca con forza la
figura dell’apostolo Giovanni. «Nel
momento della prova fuggono tutti,
tranne Giovanni che amava
veramente, con le opere. Solo questo
adolescente, il più giovane degli
apostoli, rimane accanto alla Croce.
Gli altri non nutrivano un amore
forte come la morte»[10]. Sin
dall’inizio dell’adolescenza nutriva
nel suo cuore l’amore per Gesù.
Sappiamo come conservava nella sua
memoria il ricordo del giorno in cui
aveva incontrato il Signore:



«Giovanni incrociò il suo sguardo
con quello di Cristo, lo seguì e gli
domandò: Maestro, dove abiti? Se ne
andò con Lui e rimase con il Maestro
tutta la giornata. Poi lo racconta,
dopo alcuni anni, con un candore
incantevole, come un adolescente
che tiene un diario nel quale riversa
il cuore e prende nota persino
dell’ora: erano circa le quattro del
pomeriggio... Ricorda persino il
momento preciso in cui Cristo
l’aveva guardato, di quando Cristo lo
aveva attratto, di quando non aveva
potuto resistere a Cristo, di quando si
era innamorato di Cristo»[11].

Possiamo immaginare come Gesù,
sulla Croce, fosse emozionato nel
vedere il giovane discepolo che
«nella cena si era chinato sul suo
petto» (Gv 21, 20). Probabilmente per
Lui non era una sorpresa scorgere
sua Madre. In un modo o nell’altro,
era sempre rimasta accanto a Lui.
Una madre è sempre colei che



sostiene il figlio. Tuttavia, accanto a
lei, lo sguardo del Signore scopre un
amico: Giovanni. Nell’angoscia di
quell’ora, i loro occhi s’incontrano.
Quale grande gioia dovette produrre
nel cuore del Signore! Ed è proprio
allora, ci dice il Vangelo, vedendolo
accanto a sua Madre, che il Signore
introduce Giovanni nella relazione
unica che esisteva tra Maria e Lui.
«Gesù, vedendo la madre e lì accanto
a lei il discepolo che Egli amava,
disse alla Madre: – Donna, ecco il tuo
figlio. Poi disse al discepolo: – Ecco la
tua madre» (Gv 19, 26-27).

Parecchi anni dopo Giovanni
scriverà: «Noi amiamo, perché Egli ci
ha amati per primo» (1 Gv 4, 19).
Questa affermazione sorprendente
nasce dalla sua esperienza
personale. Giovanni sapeva di essere
profondamente amato da Gesù. Era
una cosa che lo soddisfaceva e che
dava alla sua esistenza un nuovo
senso: portare quello stesso amore



dappertutto. «Giovanni – diceva il
Beato John Henry Newman – ha
avuto il privilegio indescrivibile di
essere l’amico di Cristo. In tal modo
imparò ad amare gli altri; prima il
suo affetto era concentrato; poi ha
potuto espandersi. Inoltre ha
ricevuto l’incarico solenne e
confortante di badare alla Madre di
nostro Signore, la Santissima
Vergine, dopo la sua dipartita. Non
abbiamo in questo episodio la fonte
segreta del suo particolare amore per
i fratelli? Colui verso il quale il
Salvatore nutriva un affetto
particolare, tanto da affidargli tra
l’altro la missione di figlio di sua
Madre, poteva forse essere qualcosa
di diverso da un memoriale e un
modello (per quanto un uomo può
esserlo) di un amore profondo,
contemplativo, fervente, sereno,
illimitato?»[12].

Svegliare i cuori



La donazione del cuore intero a Dio
non nasce semplicemente da una
decisione personale: è un dono, il
dono del celibato. Non è una
rinuncia ciò che lo definisce, ma
l’amore che nasce da una scoperta:
«L’Amore... ben vale un amore!»[13].
Il cuore intuisce un Amore
incondizionato, un Amore che lo
stava aspettando, e vuole donarsi a
Lui con la stessa illimitatezza, in
esclusiva. E non semplicemente per
fare una prova, ma per darlo anche a
molte altre persone. Come san
Giovanni, che non soltanto godette
dell’amore di Gesù, ma fece in modo
che questo stesso Amore si
estendesse al mondo intero. Per il
discepolo questa era la conseguenza
naturale: «Se Dio ci ha amato, anche
noi dobbiamo amarci gli uni gli
altri» (1 Gv 4, 11).

Alcune volte il celibato viene
associato soprattutto alla dedicazione
di tempo, come se una donazione



totale si potesse giustificare con una
questione di efficacia: portare avanti
certe opere di apostolato, eliminare
ogni altro impegno. Questa
prospettiva, comunque, è riduttiva. Il
celibato non nasce da considerazioni
pratiche sulla disponibilità alla
evangelizzazione, ma da una
chiamata di Cristo. È un invito a
vivere in un modo particolare lo stile
di vita del suo stesso cuore: ad amare
come Cristo, a perdonare come
Cristo, a lavorare come Cristo; ancor
più, a essere lo stesso Cristo – ipse
Christus – per tutte le anime. Perciò
«le ragioni solamente pragmatiche, il
riferimento alla maggiore
disponibilità, non bastano: una tale
maggiore disponibilità di tempo
potrebbe facilmente diventare anche
una forma di egoismo, che si
risparmia i sacrifici e le fatiche
richieste dall’accettarsi e dal
sopportarsi a vicenda nel
matrimonio; potrebbe così portare



ad un impoverimento spirituale o ad
una durezza di cuore»[14].

Il celibato non è, dunque, una
solitudine da torre d’avorio, ma una
chiamata a essere vicino, a tenere
svegli i cuori. Quante persone al
mondo non si sentono importanti,
pensano che la loro vita non abbia
valore e certe volte si danno a
comportamenti strani, perché in
fondo stanno cercando un po’
d’amore! Chi riceve il dono del
celibato sa di essere al mondo anche
per avvicinarsi a tutte queste
persone e far loro scoprire l’amore di
Dio: per ricordare a ciascuno di loro
il suo valore infinito. Così il cuore
celibe è fecondo allo stesso modo in
cui lo è il cuore fecondo e redentore
di Gesù. In ogni persona cerca di
scoprire lo stesso bene che il Signore
sapeva scoprire in coloro che si
avvicinavano a Lui. Non vede una
peccatrice, un lebbroso, un
pubblicano disprezzabile..., ma la



meraviglia di una creatura amata da
Dio, scelta da Dio, di grande valore.

In tal modo, anche se chi vive il
celibato non ha figli naturali, diventa
capace di una paternità profonda e
reale. È padre – o madre – di molti
figli, perché «paternità è dare vita
agli altri»[15]. Sa di stare nel mondo
per prendersi cura degli altri,
mostrando loro, con la sua stessa vita
e con la sua parola vicina, che
soltanto Dio può saziare la loro sete.
«Il nostro mondo [...], in cui Dio entra
in gioco tutt’al più come ipotesi, ma
non come realtà concreta, ha bisogno
di questo poggiare su Dio nel modo
più concreto e radicale possibile. Ha
bisogno della testimonianza per Dio
che sta nella decisione di accogliere
Dio come terra su cui si fonda la
propria esistenza. Per questo il
celibato è così importante proprio
oggi, nel nostro mondo attuale, anche
se il suo adempimento in questa
nostra epoca è continuamente



minacciato e messo in
questione»[16].

Un dono destinato a crescere
giorno dopo giorno

Il dono divino del celibato non è
qualcosa di simile a un sortilegio, che
trasforma all’istante e per sempre la
realtà. Dio lo concede, piuttosto,
come fosse un seme che deve
crescere poco a poco in terra buona.
Il celibato è, come ogni vocazione,
dono e compito. È cammino. Perciò
non basta la decisione di donarsi a
essere celibe per il regno dei Cieli
perché il cuore si trasformi
automaticamente. È necessario un
impegno continuo per estirpare le
erbe cattive, per sapersi guardare da
insetti e parassiti. La grazia divina
opera sempre nella natura, senza
negarla né soppiantarla. In altre
parole, Dio confida sulla nostra
libertà e sulla nostra storia
personale. Ed è proprio lì, in questo



scenario di fango e di grazia, dove
cresce silenziosamente lo splendido
dono di un cuore verginale. Dove
cresce... o dove si perde.

Come il figlio minore della parabola,
anche coloro che sono chiamati a
una maggiore intimità con Dio
possono un giorno sentirsi delusi,
vuoti. Quel giovane decise di partire
per un paese lontano (cfr. Lc 15, 13)
perché nella casa del padre notava
un vuoto interiore. Fu necessario che
arrivasse fino al livello più basso,
perché alla fine aprisse gli occhi e si
rendesse conto dello stato di
schiavitù nel quale era caduto. È
interessante notare che, secondo il
testo evangelico, il motivo per il
quale ritornò non fu molto spirituale:
aveva fame, una fame biologica,
fisica. Sentiva la mancanza del pane
fragrante della casa di suo padre.
Quando finalmente ritornò, suo
padre lo stava aspettando, «gli corse
incontro, gli si gettò al collo e lo



baciò» (Lc 15, 20). Il figlio aveva
immaginato una sorta di giudizio
formale (cfr. Lc 15, 18-19); invece,
trova un abbraccio pieno di vita.
Scopre – forse più chiaramente che
mai – la sua identità più profonda: è 
figlio di un così buon Padre.

Altre volte il malanimo può
assumere una forma più insidiosa:
può succedere che, rimanendo nella
casa del padre, uno si senta più servo
che figlio, come il fratello maggiore
della parabola, che «viveva nella sua
casa, ma non era libero, perché il suo
cuore era altrove»[17]. In entrambi i
casi, la via per uscire dalla tristezza è
volgere gli occhi al Padre e all’amore
che ha per noi. La fame dell’anima è
Dio che la sazia con il Pane
dell’Eucaristia, nel quale troviamo
Colui che è diventato uno di noi
affinché noi potessimo amarlo come
Amico. Lì possiamo saziarci e, in tal
modo, conservare il cuore ardente di



un amore che è «forte come la
morte» (Ct 8, 6).

Giovanni restò ai piedi della croce di
Gesù e fu presente anche alla sua
Ascensione in cielo «quel giorno in
cui un apparente addio fu in realtà
l’inizio di una nuova vicinanza»[18].
Il Maestro doveva separarsi
fisicamente dai suoi discepoli, che
aveva amato sino alla fine, per
poterli amare ancora di più vicino, a
loro e a ognuna delle persone che
crederanno in Lui. Questo è il segreto
di un cuore celibe: lasciare un amore
sulla terra per riempire con la luce
del suo Amore il mondo intero.

Carlos Villar

[1] Cfr. San Giovanni Paolo II,
Udienza generale, 10-X-1979; 24-
X-1979; 31-X-1979.



[2] Cfr. San Giovanni Paolo II,
Udienza generale, 10-X-1979, n. 2.

[3] Benedetto XVI, Discorso alla Curia
Romana, 22-XII-2006.

[4] San Josemaría, Colloqui, n. 122.

[5] F. Ocáriz, Lettera 14-II-2017, n. 8.

[6] San Josemaría, Cammino, n. 884.

[7] San Josemaría, En diálogo con el
Señor, edición crítico-histórica, Rialp,
Madrid 2017, p. 185.

[8] San Josemaría, Via Crucis, VIII
stazione, n. 5.

[9] Così - «l’Amico» -, san Josemaría
chiamava a volte Gesù. Cfr. 
Cammino, n. 422; È Gesù che passa, n.
93.

[10] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 2 (cfr. Ct 8, 6).



[11] San Josemaría, appunti di un
incontro con i giovani, 6-VII-1974
(AGP, biblioteca, P04, vol. II, p. 113).

[12] Newman, J.H., “Love of Relations
and Friends”, Parochial and Plain
Sermons 2, sermone 5.

[13] San Josemaría, Cammino, n. 171.

[14] Benedetto XVI, Discorso alla
Curia Romana, 22-XII-2006.

[15] Papa Francesco, Omelia a Santa
Marta, 26-VI-2013.

[16] Benedetto XVI, Discorso alla
Curia Romana, 22-XII-2006.

[17] F. Ocáriz, Lettera 9-I-2018, n. 9.

[18] J. Ratzinger, “El comienzo de una
nueva cercanía”, in El resplandor de
Dios en nuestro tiempo, Herder,
Barcelona 2008, p. 185.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/qualcosa-di-
grande-che-sia-amore-vii-chi-da-la-vit/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/qualcosa-di-grande-che-sia-amore-vii-chi-da-la-vit/
https://opusdei.org/it/article/qualcosa-di-grande-che-sia-amore-vii-chi-da-la-vit/
https://opusdei.org/it/article/qualcosa-di-grande-che-sia-amore-vii-chi-da-la-vit/

	Qualcosa di grande che sia amore (VII): Chi dà la vita per i suoi amici

