
opusdei.org

Protagonisti della
nostra vita

Quando cerchiamo di spiegare
il perché di certe nostre
reazioni spontanee, più che dire
“sono fatto così”, spesso
dovremmo ammettere “mi sono
fatto così”. Articolo sul modo di
forgiare il carattere nella vita
del cristiano.

22/01/2015

«Vi chiedo di essere costruttori del
futuro, di mettervi al lavoro per un
mondo migliore. Cari giovani, per
favore, non "guardate dal balcone"



la vita, mettetevi in essa, Gesù non
è rimasto al balcone, ma si è
immerso in essa; non "guardate dal
balcone" la vita, ma mettetevi in
essa come ha fatto Gesù»[1]. Queste
parole rivolte ai giovani da Papa
Francesco fanno sorgere
immediatamente alcune domande,
che il romano Pontefice proponeva
di seguito: «Da dove cominciamo? A
chi chiediamo da dove iniziare?
[...] Da voi e da me. Ognuno,
ancora una volta in silenzio, si
chieda: se devo iniziare da me, da
dove inizio? Ciascuno apra il suo
cuore perché Gesù gli dica da dove
iniziare»[2]. Per essere protagonisti
delle vicende del mondo è
indispensabile cominciare ad essere
protagonisti della nostra stessa
esistenza.

Liberi e condizionati

Questo protagonismo ci deve indurre
a riconoscere che, sebbene le



circostanze familiari o sociali
influiscano sul nostro carattere, non
lo determinano in modo assoluto. Lo
stesso si può dire degli istinti più
elementari che sono dovuti alla
costituzione fisica e anche all'eredità
genetica: segnano alcune tendenze,
che però possono essere modellate e
orientare con l'esercizio di una
volontà guidata da una ragione ben
formata.

La nostra personalità si forgia nella
misura in cui liberamente
prendiamo decisioni, perché le
azioni umane non sono dirette
unicamente a cambiare l'ambiente
che ci sta attorno, ma influenzano
anche il nostro modo di essere.
Anche se certe volte succede in
maniera non molto consapevole, la
ripetizione di atti fa sì che
acquisiamo certe abitudini o
adottiamo una data posizione
davanti alla realtà. Proprio per
questo, quando cerchiamo di



spiegare il perché delle nostre
reazioni spontanee, più che dire
"sono fatto così", spesso dovremmo
ammettere "mi sono fatto così".

Subiamo dei condizionamenti che
assai spesso sono difficili da
controllare, come la qualità delle
relazioni familiari, l'ambiente sociale
nel quale si cresce, una malattia che
ci limita… Non è possibile ignorarli o
porvi rimedio, ma certamente è
possibile cambiare l'atteggiamento
con il quale li affrontiamo,
soprattutto se siamo consapevoli che
nulla sfugge alle provvide attenzioni
di Dio. È necessario ripetere
continuamente che Gesù non si
rivolse a un gruppo di privilegiati,
ma venne a rivelare l'amore
universale di Dio. Tutti gli uomini
sono amati da Dio; da tutti Dio
aspetta amore[3]. In qualunque
circostanza, anche nel caso di gravi
limitazioni, possiamo dare a Dio e al
prossimo opere di amore per quanto



piccole possano sembrare: chissà
quanto vale un sorriso in mezzo a
una tribolazione, l'offerta al Signore
del dolore in unione alla Croce,
l'accettazione paziente delle
contrarietà! Niente può superare un
amore senza limiti, più forte del
dolore, della solitudine,
dell'abbandono, del tradimento, della
calunnia, della sofferenza fisica e
morale, della morte stessa.

Artefici della propria vita

Scoprire i talenti personali – virtù,
capacità, competenze –
compiacersene e sfruttarli al
massimo è compito della nostra
libertà. Però dobbiamo ricordare che
i migliori componenti della
personalità cristiana sono i doni di
Dio, che incidono fin nella più
profonda intimità del nostro essere.
Fra essi si trova, in modo eminente, il
dono immenso della filiazione
divina, ricevuto con il Battesimo.



Grazie a essa, il Padre vede in noi
l'immagine – sia pure imperfetta,
perché siamo creature limitate – di
Cristo, che diviene sempre più chiara
con il sacramento della
Confermazione, il perdono
trasformatore della Penitenza e
soprattutto la comunione con il suo
Corpo e il suo Sangue.

Partendo da questi doni ricevuti
dalla mano di Dio, ogni persona, lo
voglia o no, è autore della propria
esistenza. Scrive Giovanni Paolo II:
«A ogni uomo è affidato il compito di
essere artefice della propria vita: in
un certo senso, egli deve farne
un'opera d'arte, un capolavoro»[4].
Siamo padroni dei nostri atti – il
Signore, da principio creò l'uomo e lo
lasciò in balia del suo proprio
volere[5] –; siamo noi, se lo vogliamo,
a tenere le redini della nostra vita in
mezzo alle tempeste e alle difficoltà.



Siamo liberi! Questa scoperta porta
con sé qualche incertezza: dove
indirizzerò la mia vita? Ma
soprattutto gioia: Dio, creandoci, ha
accettato il rischio e l'avventura
della nostra libertà. Ha voluto che
la storia sia una storia vera, fatta
di decisioni autentiche, e non una
finzione o un gioco[6]. In questa
avventura non siamo soli; possiamo
contare, prima di tutto, sull'aiuto di
Dio, che ci propone una missione, e
anche sulla collaborazione degli altri:
parenti, amici, e anche di persone
che si trovano casualmente con noi
in qualche momento della vita. Il
protagonismo nella propria vita non
vuol dire negare che sotto molti
aspetti siamo dipendenti, e se
consideriamo che questa dipendenza
è reciproca, allora si può anche dire
che siamo interdipendenti. La
libertà, pertanto, non è tutto:
resterebbe vuota se non la
impiegassimo per impegnarci in cose
grandi, magnanime. Come vedremo,



la libertà è per la donazione o, in
altri termini, ha valore soltanto una
libertà pronta alla donazione.

Una via da percorrere

San Josemaría era solito ricordare un
cartello che trovò a Burjasot, vicino a
Valencia, poco dopo la fine della
guerra civile spagnola; c'era scritta
una frase che citò non poche volte
nella sua predicazione: "Ogni
viandante segua la sua strada". Ogni
anima vive la propria vocazione in
un modo personale, con il suo stile: 
Si può andare a destra o a
sinistra, si può camminare a zig-
zag, a piedi o a cavallo. Sono mille
i modi di percorrere il cammino
divino[7].

Ogni persona è l'attore principale
della propria storia di santità,
ognuno possiede un marchio che lo
distingue nella configurazione di
ogni aspetto della propria esistenza e
della propria personalità, al fine di



evitare di "lasciarsi trascinare" dagli
eventi.

Liberamente – da figli, ripeto, non
da schiavi – percorriamo il
sentiero che il Signore ha indicato
a ciascuno di noi. Assaporiamo
questa scioltezza di movimenti
come un dono di Dio[8]. Questa
scioltezza – sovranità umana – è
dovuta alla responsabilità, al sapere
che siamo "opera di Dio": un sogno
divino che diventa realtà nella
misura in cui sperimentiamo l'amore
senza condizioni che richiede una
nostra risposta. L'amore di Dio
conferma la nostra libertà e con la
sua grazia la innalza a livelli
impensabili.

Camminare in compagnia

Nei piani divini la vita è fatta per
essere condivisa: il Signore fa
assegnamento sull'aiuto reciproco
che si prestano gli esseri umani. Lo
constatiamo nella realtà di ogni



giorno: tante volte non siamo
neppure capaci di soddisfare da soli
le necessità più basilari e perentorie.
Nessuno può essere completamente
autonomo. A un livello più profondo,
ogni persona nota la necessità di
aprirsi di più a qualcuno, di
condividere l'esistenza, di dare e
ricevere amore. «Nessuno vive da
solo. Nessuno pecca da solo. Nessuno
viene salvato da solo. Continuamente
entra nella mia vita quella degli altri:
in ciò che penso, dico, faccio, opero. E
viceversa, la mia vita entra in quella
degli altri: nel male come nel bene»[9].

Questa naturale apertura verso gli
altri arriva alla sua massima
espressione nei piani di redenzione
del Signore. Quando recitiamo il
Simbolo degli Apostoli, confessiamo
che crediamo nella comunione dei
santi, una comunione che è il punto
centrale della Chiesa. Per questo
nella vita spirituale è indispensabile
anche imparare a confidare



nell'aiuto degli altri che, in un modo
o in un altro, sono coinvolti nella
nostra relazione con Dio: riceviamo
la fede attraverso l'insegnamento dei
nostri genitori e dei catechisti,
partecipiamo ai sacramenti che
celebra un ministro della Chiesa,
ricorriamo al consiglio spirituale di
un altro fratello nella fede che poi
prega anche per noi…

Sapere che nella vita cristiana
andiamo avanti in compagnia ci
riempie di gioia e di serenità, senza
che venga meno il nostro impegno
personale per raggiungere la santità.
Anche se spesso ci lasciamo prendere
per mano, il nostro ruolo non si
limita a questo. San Josemaría, in
riferimento alla vita spirituale,
sosteneva che il consiglio non
elimina la responsabilità
personale; e concludeva: la
direzione spirituale deve tendere a
formare persone di criterio[10].
Per questo non vogliamo che ci



sostituiscano nelle decisioni da
prendere, né possiamo non
impegnarci nei compiti che abbiamo
assunto personalmente.

Mentre riconosciamo l'aiuto
indispensabile degli altri, dobbiamo
essere consapevoli che nella vita
spirituale è il Signore che opera
attraverso di loro per trasmetterci la
sua luce e la sua forza. Questo ci
rassicura a continuare il nostro
cammino verso la santità quando,
per un motivo o per l'altro, vengono
a mancare quelle persone che
svolgevano un ruolo importante
nella nostra vita cristiana. In tal
senso, godiamo anche di una
profonda libertà di spirito nei
confronti delle persone che Dio ha
posto accanto a noi, quelle che
amiamo nel cuore di Cristo e del cui
appoggio siamo profondamente
grati.

Liberi di amare senza condizioni



Noi cristiani sappiamo che la
pienezza personale arriva come
frutto della libera e totale
disponibilità ai desideri d'Amore di
un Dio Creatore, Redentore e
Santificatore. I doni che abbiamo
ricevuto raggiungono il loro massimo
rendimento quando ci apriamo alla
grazia di Dio, come conferma
l'esperienza di tanti santi e sante.
Lasciando che il Signore entrasse
nella loro vita, seppero mettersi
amorevolmente al suo servizio, come
la Madonna, la quale, al momento
dell'Annunciazione pronuncia la
risposta sicura: fiat!– avvenga di
me quello che hai detto–-, frutto
della migliore libertà: quella di
scegliere Dio[11].

Quando una persona sceglie Dio,
consacra i suoi sogni e le sue energie
a ciò che è più importante. Si rende
conto del senso ultimo della libertà,
che non consiste soltanto nel poter
scegliere una cosa o l'altra, ma nel



poter disporre della vita per qualcosa
di grande, accettando impegni
definitivi. Dedicare le proprie qualità
a seguire Cristo, anche se a volte ciò
obbliga a rifiutare altre opzioni,
porta la felicità, il cento per uno[12]
sulla terra e la vita eterna[13].
Rispecchia anche un alto grado di
maturità interiore, perché soltanto
chi ha una personalità con certe
convinzioni è capace di impegnarsi
totalmente: Liberamente, senza
costrizione alcuna, scelgo perché
ne ho voglia, Dio[14].

Abbandonare nel Signore passato,
presente e futuro

L'anima che sceglie Dio si muove con
una pace interiore che supera
qualunque tribolazione. So a chi ho
creduto[15]: queste parole di san
Paolo esprimono la sua fiducia pur in
mezzo alle difficoltà dovute al fatto
di rimanere fedele alla sua vocazione
di apostolo delle genti. Chi mette il



Signore a fondamento di tutto gode
di una sicurezza che non può mai
venir meno, e questo gli permette di
donarsi anche agli altri: vivendo il
celibato per motivi apostolici, nel
matrimonio o in tante altre strade
che può prendere l'esistenza
cristiana. Si tratta di una donazione
che riguarda presente, passato e
futuro, come ripeteva san Josemaría: 
Signore, mio Dio: nelle tue mani
abbandono il passato, il presente e
il futuro, le cose piccole e le
grandi, il poco e il molto, ciò che è
temporale e ciò che è eterno[16].

Nessuno può cambiare il passato.
Tuttavia il Signore prende la storia di
ciascuno, perdona nel sacramento
della Riconciliazione i peccati
commessi, e reintegra
armonicamente le vicende della vita
dei suoi figli. Tutto concorre al
bene[17]: anche gli errori che
abbiamo commesso, se sappiamo
ricorrere alla misericordia divina e,



con la grazia di Dio, cerchiamo di
vivere nel presente più vicini a Lui.
Così saremo anche nelle condizioni
di guardare al futuro con fiducia,
perché sappiamo che è nelle mani di
un Padre che ci ama: chi si mette
nelle mani di Dio cade e si alza
sempre nelle mani di Dio!

Scegliere Dio vuol dire accettare il
suo invito a scrivere la nostra
biografia assieme a Lui. Se
riconosciamo umilmente che la
libertà è un dono, la impiegheremo
per compiere, in compagnia di tante
altre persone, la missione che il
Signore ci affida. E ci accorgeremo
con gioia che i suoi piani superano le
nostre aspettative, come diceva san
Josemaría a un ragazzo giovane: 
Lasciati portare dalla grazia!
Lascia volare il tuo cuore! [...].
Fatti il tuo piccolo romanzo: un
romanzo di sacrifici e di eroismi.
Con la grazia di Dio, andrai molto
oltre i tuoi sogni[18].



J.R. García-Morato

 [1] Papa Francesco, Discorso 27-
VII-2013.

 [2] Ibidem.

 [3] È Gesù che passa, n. 110.

 [4] San Giovanni Paolo II, Lettera
agli artisti, 4-IV-1999, n. 2.

 [5] Sir 15, 14.

 [6] San Josemaría, "Las riquezas de
la fe", articolo pubblicato su ABC, 2-
XI-1969. Riportato in: Josemaría
Escrivá, "Una libertà da vivere", a
cura di Andrea Mardegan, Edizioni
Paoline, 2004, pag. 219.

 [7] San Josemaría, Lettera 2-II-1945,
n. 19.

 [8] Amici di Dio, n. 35.



 [9] Benedetto XVI, Enc. Spe salvi, 30-
XI-2007, n. 48.

[10] Colloqui, n. 93.

[11] Amici di Dio, n. 25.

[12] Mt 19, 29.

[13] Ibidem.

[14] Amici di Dio, n. 35.

[15] 2 Tm 1, 12.

[16] Via Crucis, VII, n. 3.

[17] Rm 8, 28.

[18] San Josemaría, Appunti di un
incontro, 29-VI-1974 (AGP, biblioteca,
P04, p. 45).

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it/article/protagonisti-della-nostra-vita/


opusdei.org/it/article/protagonisti-della-
nostra-vita/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/protagonisti-della-nostra-vita/
https://opusdei.org/it/article/protagonisti-della-nostra-vita/

	Protagonisti della nostra vita

