
opusdei.org

Protagonisti della
Chiesa e del mondo

I laici, sono parte del santo
popolo fedele di Dio e, quindi, i
protagonisti della Chiesa e del
mondo e i pastori sono chiamati
a servirli e non per servirsi di
loro. Lo ricorda Papa Francesco
in una lettera al Presidente
della Pontificia Commissione
per l'America Latina
sull'importanza dell'impegno
dei laici nella vita pubblica.

03/05/2016

Lettera del Santo Padre Francesco



Al Cardinale Marc Ouellet,

Presidente della Pontificia
Commissione per l'America Latina

A Sua Eminenza il Cardinale

Marc Armand Ouellet, P.S.S.

Presidente della Pontificia
Commissione per l’America Latina

Eminenza,

Al termine dell’incontro della
Commissione per l’America Latina e i
Caraibi ho avuto l’opportunità
d’incontrare tutti i partecipanti
dell’assemblea, nella quale si sono
scambiati idee e impressioni sulla
partecipazione pubblica del laicato
alla vita dei nostri popoli.

Vorrei riportare quanto è stato
condiviso in quell’incontro e
proseguire qui la riflessione vissuta
in quei giorni, affinché lo spirito di
discernimento e di riflessione “non



cada nel vuoto”; affinché ci aiuti e
continui a spronare a servire meglio
il Santo Popolo fedele di Dio.

È proprio da questa immagine che mi
piacerebbe partire per la nostra
riflessione sull’attività pubblica dei
laici nel nostro contesto
latinoamericano. Evocare il Santo
Popolo fedele di Dio è evocare
l’orizzonte al quale siamo invitati a
guardare e dal quale riflettere. È al
Santo Popolo fedele di Dio che come
pastori siamo continuamente invitati
a guardare, proteggere,
accompagnare, sostenere e servire.
Un padre non concepisce se stesso
senza i suoi figli. Può essere un
ottimo lavoratore, professionista,
marito, amico, ma ciò che lo fa padre
ha un volto: sono i suoi figli. Lo
stesso succede a noi, siamo pastori.
Un pastore non si concepisce senza
un gregge, che è chiamato a servire.
Il pastore è pastore di un popolo, e il
popolo lo si serve dal di dentro.



Molte volte si va avanti aprendo la
strada, altre si torna sui propri passi
perché nessuno rimanga indietro, e
non poche volte si sta nel mezzo per
sentire bene il palpitare della gente.

Guardare al Santo Popolo fedele di
Dio e sentirci parte integrale dello
stesso ci posiziona nella vita, e
pertanto nei temi che trattiamo, in
maniera diversa. Questo ci aiuta a
non cadere in riflessioni che
possono, di per sé, esser molto
buone, ma che finiscono con
l’omologare la vita della nostra gente
o con il teorizzare a tal punto che la
speculazione finisce coll’uccidere
l’azione. Guardare continuamente al
Popolo di Dio ci salva da certi
nominalismi dichiarazionisti (slogan)
che sono belle frasi ma che non
riescono a sostenere la vita delle
nostre comunità. Per esempio,
ricordo ora la famosa frase: “è l’ora
dei laici” ma sembra che l’orologio si
sia fermato.



Guardare al Popolo di Dio è ricordare
che tutti facciamo il nostro ingresso
nella Chiesa come laici. Il primo
sacramento, quello che sugella per
sempre la nostra identità, e di cui
dovremmo essere sempre orgogliosi,
è il battesimo. Attraverso di esso e
con l’unzione dello Spirito Santo, (i
fedeli) “vengono consacrati per
formare un tempio spirituale e un
sacerdozio santo” (Lumen gentium, n.
10). La nostra prima e fondamentale
consacrazione affonda le sue radici
nel nostro battesimo. Nessuno è stato
battezzato prete né vescovo. Ci
hanno battezzati laici ed è il segno
indelebile che nessuno potrà mai
cancellare. Ci fa bene ricordare che
la Chiesa non è una élite dei
sacerdoti, dei consacrati, dei vescovi,
ma che tutti formano il Santo Popolo
fedele di Dio. Dimenticarci di ciò
comporta vari rischi e deformazioni
nella nostra stessa esperienza, sia
personale sia comunitaria, del
ministero che la Chiesa ci ha affidato.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html


Siamo, come sottolinea bene il
concilio Vaticano II, il Popolo di Dio,
la cui identità è “la dignità e la libertà
dei figli di Dio, nel cuore dei quali
dimora lo Spirito Santo come in un
tempio” (Lumen gentium, n. 9). Il
Santo Popolo fedele di Dio è unto con
la grazia dello Spirito Santo, e perciò,
al momento di riflettere, pensare,
valutare, discernere, dobbiamo
essere molto attenti a questa
unzione.

Devo al contempo aggiungere un
altro elemento che considero frutto
di un modo sbagliato di vivere
l’ecclesiologia proposta dal Vaticano
II. Non possiamo riflettere sul tema
del laicato ignorando una delle
deformazioni più grandi che
l’America Latina deve affrontare – e
a cui vi chiedo di rivolgere
un’attenzione particolare –, il
clericalismo. Questo atteggiamento
non solo annulla la personalità dei
cristiani, ma tende anche a sminuire

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html


e a sottovalutare la grazia
battesimale che lo Spirito Santo ha
posto nel cuore della nostra gente. Il
clericalismo porta a una
omologazione del laicato; trattandolo
come “mandatario” limita le diverse
iniziative e sforzi e, oserei dire, le
audacie necessarie per poter portare
la Buona Novella del Vangelo a tutti
gli ambiti dell’attività sociale e
soprattutto politica. Il clericalismo,
lungi dal dare impulso ai diversi
contributi e proposte, va spegnendo
poco a poco il fuoco profetico di cui
l’intera Chiesa è chiamata a rendere
testimonianza nel cuore dei suoi
popoli. Il clericalismo dimentica che
la visibilità e la sacramentalità della
Chiesa appartengono a tutto il popolo
di Dio (cfr. Lumen gentium, nn. 9-14),
e non solo a pochi eletti e illuminati.

C’è un fenomeno molto interessante
che si è prodotto nella nostra
America Latina e che desidero citare
qui: credo che sia uno dei pochi spazi

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html


in cui il Popolo di Dio è stato libero
dall’influenza del clericalismo: mi
riferisco alla pastorale popolare. È
stato uno dei pochi spazi in cui il
popolo (includendo i suoi pastori) e
lo Spirito Santo si sono potuti
incontrare senza il clericalismo che
cerca di controllare e di frenare
l’unzione di Dio sui suoi. Sappiamo
che la pastorale popolare, come ha
ben scritto Paolo VI nell’esortazione
apostolica Evangelii nuntiandi, “ha
certamente i suoi limiti. È
frequentemente aperta alla
penetrazione di molte deformazioni
della religione”, ma prosegue, “se è
ben orientata, soprattutto mediante
una pedagogia di evangelizzazione, è
ricca di valori. Essa manifesta una
sete di Dio che solo i semplici e i
poveri possono conoscere; rende
capaci di generosità e di sacrificio
fino all'eroismo, quando si tratta di
manifestare la fede; comporta un
senso acuto degli attributi profondi
di Dio: la paternità, la provvidenza,

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html


la presenza amorosa e costante;
genera atteggiamenti interiori
raramente osservati altrove al
medesimo grado: pazienza, senso
della croce nella vita quotidiana,
distacco, apertura agli altri,
devozione. A motivo di questi aspetti,
Noi la chiamiamo volentieri ‘pietà
popolare’, cioè religione del popolo,
piuttosto che religiosità… Ben
orientata, questa religiosità popolare
può essere sempre più, per le nostre
masse popolari, un vero incontro con
Dio in Gesù Cristo” (n. 48). Papa
Paolo VI usa un’espressione che
ritengo fondamentale, la fede del
nostro popolo, i suoi orientamenti,
ricerche, desideri, aneliti, quando si
riescono ad ascoltare e a orientare,
finiscono col manifestarci una
genuina presenza dello Spirito.
Confidiamo nel nostro Popolo, nella
sua memoria e nel suo “olfatto”,
confidiamo che lo Spirito Santo
agisce in e con esso, e che questo



Spirito non è solo “proprietà” della
gerarchia ecclesiale.

Ho preso questo esempio della
pastorale popolare come chiave
ermeneutica che ci può aiutare a
capire meglio l’azione che si genera
quando il Santo Popolo fedele di Dio
prega e agisce. Un’azione che non
resta legata alla sfera intima della
persona ma che, al contrario, si
trasforma in cultura; “una cultura
popolare evangelizzata contiene
valori di fede e di solidarietà che
possono provocare lo sviluppo di una
società più giusta e credente, e
possiede una sapienza peculiare che
bisogna saper riconoscere con uno
sguardo colmo di
gratitudine” (Evangelii gaudium, n.
68).

Allora, da qui possiamo domandarci:
che cosa significa il fatto che i laici
stiano lavorando nella vita pubblica?

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Sfide_dell%E2%80%99inculturazione_della_fede
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Sfide_dell%E2%80%99inculturazione_della_fede
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Sfide_dell%E2%80%99inculturazione_della_fede


Oggigiorno molte nostre città sono
diventate veri luoghi di
sopravvivenza. Luoghi in cui sembra
essersi insediata la cultura dello
scarto, che lascia poco spazio alla
speranza. Lì troviamo i nostri fratelli,
immersi in queste lotte, con le loro
famiglie, che cercano non solo di
sopravvivere, ma che, tra
contraddizioni e ingiustizie, cercano
il Signore e desiderano rendergli
testimonianza. Che cosa significa per
noi pastori il fatto che i laici stiano
lavorando nella vita pubblica?
Significa cercare il modo per poter
incoraggiare, accompagnare e
stimolare tutti i tentativi e gli sforzi
che oggi già si fanno per mantenere
viva la speranza e la fede in un
mondo pieno di contraddizioni,
specialmente per i più poveri,
specialmente con i più poveri.
Significa, come pastori, impegnarci
in mezzo al nostro popolo e, con il
nostro popolo, sostenere la fede e la
sua speranza. Aprendo porte,



lavorando con lui, sognando con lui,
riflettendo e soprattutto pregando
con lui. “Abbiamo bisogno di
riconoscere la città” – e pertanto tutti
gli spazi dove si svolge la vita della
nostra gente - “a partire da uno
sguardo contemplativo, ossia uno
sguardo di fede che scopra quel Dio
che abita nelle sue case, nelle sue
strade, nelle sue piazze… Egli vive tra
i cittadini promuovendo la
solidarietà, la fraternità, il desiderio
di bene, di verità, di giustizia. Questa
presenza non deve essere fabbricata,
ma scoperta, svelata. Dio non si
nasconde a coloro che lo cercano con
cuore sincero” (Evangelii gaudium, n.
71). Non è mai il pastore a dover dire
al laico quello che deve fare e dire,
lui lo sa tanto e meglio di noi. Non è
il pastore a dover stabilire quello che
i fedeli devono dire nei diversi
ambiti. Come pastori, uniti al nostro
popolo, ci fa bene domandarci come
stiamo stimolando e promuovendo la
carità e la fraternità, il desiderio del

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Sfide_delle_culture_urbane
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Sfide_delle_culture_urbane
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Sfide_delle_culture_urbane


bene, della verità e della giustizia.
Come facciamo a far sì che la
corruzione non si annidi nei nostri
cuori.

Molte volte siamo caduti nella
tentazione di pensare che il laico
impegnato sia colui che lavora nelle
opere della Chiesa e/o nelle cose della
parrocchia o della diocesi, e abbiamo
riflettuto poco su come
accompagnare un battezzato nella
sua vita pubblica e quotidiana; su
come, nella sua attività quotidiana,
con le responsabilità che ha,
s’impegna come cristiano nella vita
pubblica. Senza rendercene conto,
abbiamo generato una élite laicale
credendo che sono laici impegnati
solo quelli che lavorano in cose “dei
preti”, e abbiamo dimenticato,
trascurandolo, il credente che molte
volte brucia la sua speranza nella
lotta quotidiana per vivere la fede.
Sono queste le situazioni che il
clericalismo non può vedere, perché



è più preoccupato a dominare spazi
che a generare processi. Dobbiamo
pertanto riconoscere che il laico per
la sua realtà, per la sua identità,
perché immerso nel cuore della vita
sociale, pubblica e politica, perché
partecipe di forme culturali che si
generano costantemente, ha bisogno
di nuove forme di organizzazione e
di celebrazione della fede. I ritmi
attuali sono tanto diversi (non dico
migliori o peggiori) di quelli che si
vivevano trent’anni fa! “Ciò richiede
di immaginare spazi di preghiera e di
comunione con caratteristiche
innovative, più attraenti e
significative per le popolazioni
urbane” (Evangelii gaudium, n. 73). È
illogico, e persino impossibile,
pensare che noi come pastori
dovremmo avere il monopolio delle
soluzioni per le molteplici sfide che
la vita contemporanea ci presenta. Al
contrario, dobbiamo stare dalla parte
della nostra gente, accompagnandola
nelle sue ricerche e stimolando

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Sfide_delle_culture_urbane
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Sfide_delle_culture_urbane


quell’immaginazione capace di
rispondere alla problematica attuale.
E questo discernendo con la nostra
gente e mai per la nostra gente o
senza la nostra gente. Come direbbe
sant’Ignazio, “secondo le necessità di
luoghi, tempi e persone”. Ossia non
uniformando. Non si possono dare
direttive generali per organizzare il
popolo di Dio all’interno della sua
vita pubblica. L’inculturazione è un
processo che noi pastori siamo
chiamati a stimolare, incoraggiando
la gente a vivere la propria fede dove
sta e con chi sta. L’inculturazione è
imparare a scoprire come una
determinata porzione del popolo di
oggi, nel qui e ora della storia, vive,
celebra e annuncia la propria fede.
Con un’identità particolare e in base
ai problemi che deve affrontare,
come pure con tutti i motivi che ha
per rallegrarsi. L’inculturazione è un
lavoro artigianale e non una fabbrica
per la produzione in serie di processi



che si dedicherebbero a “fabbricare
mondi o spazi cristiani”.

Nel nostro popolo ci viene chiesto di
custodire due memorie. La memoria
di Gesù Cristo e la memoria dei
nostri antenati. La fede, l’abbiamo
ricevuta, è stato un dono che ci è
giunto in molti casi dalle mani delle
nostre madri, delle nostre nonne.
Loro sono state la memoria viva di
Gesù Cristo all’interno delle nostre
case. È stato nel silenzio della vita
familiare che la maggior parte di noi
ha imparato a pregare, ad amare, a
vivere la fede. È stato all’interno di
una vita familiare, che ha poi
assunto la forma di parrocchia, di
scuola e di comunità, che la fede è
giunta alla nostra vita e si è fatta
carne. È stata questa fede semplice
ad accompagnarci molte volte nelle
diverse vicissitudini del cammino.
Perdere la memoria è sradicarci dal
luogo da cui veniamo e quindi non
sapere neanche dove andiamo.



Questo è fondamentale, quando
sradichiamo un laico dalla sua fede,
da quella delle sue origini; quando lo
sradichiamo dal Santo Popolo fedele
di Dio, lo sradichiamo dalla sua
identità battesimale e così lo
priviamo della grazia dello Spirito
Santo. Lo stesso succede a noi
quando ci sradichiamo come pastori
dal nostro popolo, ci perdiamo. Il
nostro ruolo, la nostra gioia, la gioia
del pastore, sta proprio nell’aiutare e
nello stimolare, come hanno fatto
molti prima di noi, madri, nonne e
padri, i veri protagonisti della storia.
Non per una nostra concessione di
buona volontà, ma per diritto e
statuto proprio. I laici sono parte del
Santo Popolo fedele di Dio e pertanto
sono i protagonisti della Chiesa e del
mondo; noi siamo chiamati a servirli,
non a servirci di loro.

Nel mio recente viaggio in terra
messicana ho avuto l’opportunità di
stare da solo con la Madre,

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/travels/2016/outside/documents/papa-francesco-messico-2016.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/travels/2016/outside/documents/papa-francesco-messico-2016.html


lasciandomi guardare da lei. In
quello spazio di preghiera, le ho
potuto presentare anche il mio cuore
di figlio. In quel momento c’eravate
anche voi con le vostre comunità. In
quel momento di preghiera, ho
chiesto a Maria di non smettere di
sostenere, come ha fatto con la prima
comunità, la fede del nostro popolo.
Che la Vergine Santa interceda per
voi, vi custodisca e vi accompagni
sempre!

Dal Vaticano, 19 marzo 2016

Francesco

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/protagonisti-della-
chiesa-e-del-mondo/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/protagonisti-della-chiesa-e-del-mondo/
https://opusdei.org/it/article/protagonisti-della-chiesa-e-del-mondo/
https://opusdei.org/it/article/protagonisti-della-chiesa-e-del-mondo/

	Protagonisti della Chiesa e del mondo

