
opusdei.org

Pregare in corpo e
anima: la
mortificazione
cristiana

Jutta Burggraf era docente di
Teologia nell’Università di
Navarra. È venuta a mancare
nel 2010.

22/02/2019

Vi sono cose che non comprendiamo.
Possiamo avvicinarci a loro con la
fede. E con l’amore. Perché Cristo è
morto sulla croce? È stata
indispensabile quella orribile



passione per liberarci dalle nostre
tenebre interiori? No, naturalmente.
Dio avrebbe potuto perdonare i
nostri peccati in mille altri modi, o
addirittura non perdonarli.

La follia d’amore di Cristo

Probabilmente ha scelto di fare ciò
che era più impressionante di
qualsiasi cosa, ciò che dimostra con
la massima evidenza la follia del suo
grande amore: si è fatto uomo – uno
di noi – e ha condiviso le gioie e i
dolori della nostra vita sino alla fine.

Malgrado la sua onnipotenza eterna,
liberamente si lasciò umiliare,
flagellare, sputacchiare,
ridicolizzare, coronare di spine e
inchiodare a un legno. Perché? Forse
per dimostrarci che è capace di fare
“tutto” per noi, come un amico che
muore per salvare l’altro. E per
convincerci – una volta per tutte –
che noi abbiamo un immenso valore:
il nostro destino non è indifferente a



Dio. Mistero di amore,
sovrabbondanza di generosità.

Cristo è morto perché noi
vivessimo

Questo vuol dire che noi cristiani ora
siamo tenuti a vivere in modo severo
e austero? Che non dobbiamo godere
delle cose buone della vita? Tutto il
contrario! Cristo è morto perché noi
vivessimo; ha sofferto perché noi
fossimo felici; ha spezzato le nostre
catene perché annunciassimo il suo
regno di libertà. L’opera di salvezza
dovrebbe riflettersi sul volto, nello
sguardo, nel sorriso e nella risata,
nella serenità e nella fortezza, nella
comprensione e nell’amicizia,
nell’animo sincero, solidale e
generoso dei “liberati”.

Chi si rende conto di essere
profondamente accettato e amato,
non può che trasmettere l’amore con
gioia. E ha voglia di stare sempre più
vicino all’amore della sua vita. Lo



avvertiamo nell’amore umano, a
volte con una chiarezza che ci fa
tremare. Pensiamo, per esempio, alle
donne tedesche che accompagnarono
volontariamente i loro mariti ebrei
nei campi di concentramento nazisti;
o a quella madre che si abituò a
tenere gli occhi chiusi durante quasi
tutta la giornata per percepire il
mondo così come lo percepiva il
figlio cieco.

Condividere il destino di Cristo

Qualcosa di simile accade nell’amore
a Cristo. I cristiani vogliono
condividere il suo destino. Non è
vero che due persone che sopportano
insieme un grande dolore si uniscono
più fortemente che quando
partecipano insieme a una festa
meravigliosa? Ecco perché i cristiani
vogliono stare anche sulla croce e
non si rifiutano di salire liberamente
sul monte Calvario. Come fanno? Si
sforzano di accettare di buon grado i



molteplici problemi della vita
quotidiana; se ne servono come di un
materiale con il quale fabbricare una
croce, “la loro croce”, quella per la
quale Cristo li considera preparati,
quella che Egli stesso porta con loro.
Si sa che Dio è solito agire così con i
suoi amici.

Le mortificazioni corporali, una
lunga tradizione cristiana

Tuttavia chi ama è capace di
“superare se stesso”, di fare follie. I
cristiani vogliono identificarsi
sempre più pienamente con l’amato
che – liberamente! – si lasciò
crocifiggere. Per questo, secondo una
lunga tradizione, cercano, sempre
liberamente, alcune “mortificazioni
corporali”, come il digiuno, un
austero pellegrinaggio e tante altre.

Ciò che amano, naturalmente, non è
la croce in sé, ma il Crocifisso. Non
vogliono avere cose migliori di quelle
che ha Lui. Se la folla ha flagellato



Gesù e gli ha sputato, non vogliono
che ad essi siano riservati onori. Non
vogliono vivere nella comodità e
nell’imborghesimento, ma con Lui e
come Lui. Questo è il primo aspetto,
il più importante, della
“mortificazione corporale”.

Anima e corpo, ordinare le
passioni ed educare i sensi

Ce n’è anche un altro che riguarda la
nostra natura: siamo corpo e anima.
Tutte le nostre attività spirituali sono
profondamente unite alla nostra vita
sensibile. Inoltre la nostra natura
umana è indebolita dal peccato. Vi
sono disordine e tentazioni. Opporsi
alla realtà e pretendere di
contraddire i movimenti della natura
appare del tutto inutile. Ogni azione
che avesse questo fine condurrebbe
unicamente alla rigidità di uno
stoicismo disumano; però sarebbe
ugualmente erroneo cedere a tutti i
desideri e dimenticare la realtà che



ciascuno vive. La cosa più
conveniente è accettarsi come si è.
Quando nel cuore c’è qualcosa che
contraddice l’amore, abbiamo
bisogno di tanta sincerità per
riconoscere i nostri sentimenti, senza
nasconderli o semplicemente
reprimerli; ciò condurrebbe soltanto
a un atteggiamento convulso.

Un cristiano vuole ripulire la sua
“casa interiore”, ogni giorno di
nuovo, perché Dio possa abitare in
essa sempre più in profondità. È
l’altro aspetto della “mortificazione
corporale” che, indubbiamente, è
una espressione poco felice: non si
tratta di “uccidere” niente e nessuno,
ma di ordinare le passioni ed
educare i sensi. È importante che
ciascuno trovi il proprio modo di
agire, che lo aiuti a crescere
nell’amore e, nel contempo, a
superare le tentazioni. Non occorre
che tutti facciano le stesse cose. Ogni
epoca ha un suo stile particolare, una



sua mentalità, delle consuetudini e
modalità proprie.

Benché sia sicuramente più
importante la lotta interiore, non
dobbiamo disprezzare quella
esteriore che può prepararci ad essa.
Forse in passato il retto significato
della “mortificazione corporale” è
stato equivocato e si è arrivati
all’esagerazione. Per questo oggi la
“mortificazione” è rifiutata da vasti
settori della società; però non è il
caso che, a causa di alcune
esagerazioni ben note, si rinunci a
ogni tipo di vita ascetica. L’ascetica,
piuttosto, deve essere vissuta in
modo intelligente, prudente e
opportuno.

Mettere ordine nel caos interiore che
certe volte abbiamo, lo si può
ottenere per amore a Dio, senza
paura, senza scrupoli né formalismi,
con molta fiducia e una grande
libertà, e con un cuore generoso. È



un modo di pregare: pregare con il
corpo e con l’anima.

Un incontro più personale con
Cristo, con libertà e fiducia

Se la lotta è sincera ci guiderà a un
incontro più personale con Cristo.
Attraverso di essa non si cerca la
propria perfezione, ma l’amore di
Dio. Non dobbiamo farci guidare
dalla paura di “non far niente di
male” e di non cadere mai; è
decisivo, invece, il coraggio di
rialzarsi sempre. Dio è altrettanto
tenero e contento quando
innalziamo a Lui il nostro cuore
dolente e quando abbiamo voglia di
mostrargli tutti i nostri successi
ascetici e la nostra perfezione
morale.

Se la lotta è fatta in umiltà, si
accresce nel nostro cuore. Dio stesso,
che vuole abitare in noi, ci fa
partecipare non soltanto alla sua
croce, ma anche alla sua



risurrezione. Ci dà la forza di
superare le nostre rigidità e le nostre
ristrettezze, e la nostra cecità al
momento di vedere l’indigenza degli
altri. E ci dà la luce per vedere i
nostri limiti e la grande necessità che
abbiamo degli altri. In una parola, ci
rende capaci di amare veramente.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/pregare-in-corpo-
e-anima-la-mortificazione-cristiana/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/pregare-in-corpo-e-anima-la-mortificazione-cristiana/
https://opusdei.org/it/article/pregare-in-corpo-e-anima-la-mortificazione-cristiana/
https://opusdei.org/it/article/pregare-in-corpo-e-anima-la-mortificazione-cristiana/

	Pregare in corpo e anima: la mortificazione cristiana

