
opusdei.org

Lotta, vicinanza,
missione (6): «Più
grande del tuo
cuore». Contrizione
e riconciliazione

Solo Dio è più grande del nostro
cuore, e perciò solo lui può
guarirlo, riconciliarlo
completamente. Sesta puntata
della serie "Lotta, vicinanza,
missione"

19/11/2024



Una buona parte del fascino che
Gesù suscitava nei suoi
contemporanei era dovuto alla sua
capacità di guarire ciò che era
incurabile. Il Signore riscuoteva
anche un grande interesse per alcuni
suoi prodigi sorprendenti, per la
forza e l’originalità della sua
predicazione, per la sua simpatia e il
suo buonumore, perché sembrava il
Messia promesso dalle Scritture…;
però molti si avvicinavano a lui
soprattutto per i miracoli che faceva
con i malati. Si era sparsa la voce che
lebbrosi, paralitici, ciechi, sordomuti
o persone che avevano problemi di
mobilità, erano guariti grazie alle sue
parole e ai suoi gesti.

Comunque quel misterioso medico
guariva i corpi anche per mostrare il
potere più grande di guarire le
anime. Gesù riconcilia come solo Dio
potrebbe fare: viene a guarire il
nostro cuore fino in fondo. «Che cosa
è più facile, dire: “Ti sono perdonati i



tuoi peccati”, oppure dire: “Alzati e
cammina”? Ora, perché sappiate che
il Figlio dell’uomo ha il potere sulla
terra di perdonare i peccati, dico a te
– disse al paralitico-: alzati, prendi il
tuo lettuccio e torna a casa tua» (Lc 5,
23-24). Al Signore interessa
soprattutto guarire la nostra cecità
interiore: quella che ci impedisce di
renderci conto di tutto quello che
abbiamo ricevuto da lui; vuole
guarire il nostro mutismo, la nostra
incapacità di dare un nome al male
che c’è in noi; la sordità che ci
impedisce di dare retta alla parola di
Dio e alle necessità del nostro
prossimo; la nostra paralisi nel
muoverci verso ciò che ci può
rendere veramente liberi; o la lebbra
che ci fa credere di essere indegni di
un Dio che non si stanca mai di
cercarci. Ogni momento della vita di
Cristo, e specialmente la sua passione
e la sua risurrezione, manifesta il suo
desiderio di guarire. L’unica cosa di
cui ha bisogno è trovare in noi il



medesimo desiderio. La guarigione è
possibile solo se non nascondiamo la
nostra ferita davanti a chi ha il
potere di guarirla.

Dio è più grande del nostro cuore

«Tutto questo però viene da Dio, che
ci ha riconciliati con sé mediante
Cristo ed ha affidato a noi il
ministero della riconciliazione –
scrive san Paolo a quelli di Corinto -.
Era Dio infatti che riconciliava a sé il
mondo in Cristo, non imputando agli
uomini le loro colpe e affidando a noi
la parola della riconciliazione» (2 Cor
5, 18-19). Le prime comunità
cristiane, forse per il contrasto con la
dura logica sociale che le circondava,
compresero un po’ per volta che la
riconciliazione con Dio e con gli altri
era un dono che poteva venire
soltanto dall’alto. Si rendevano conto
che noi non possiamo «causare» il
perdono di Dio con la nostra
penitenza o con i nostri atti di



riparazione, ma che possiamo
solamente accettare con gratitudine
il dono gratuito - la «grazia» - che egli
ci offre.

È facile che, senza rendercene conto,
ci troviamo ad applicare al perdono
di Dio la logica di un perdono troppo
umano. Per una mentalità
strettamente legale ciò che importa è
il pagamento di una sanzione, la
somma che si deve versare per
riparare, lo sforzo per ritornare
all’equilibrio precedente al danno.
Ma proprio questa logica, con la
disperazione silenziosa che può
generare in chi non ha come
riparare, è ciò che Gesù è venuto a
superare. «Guarda che viscere di
misericordia ha la giustizia di Dio! –
Nei giudizi umani si castiga colui che
confessa la propria colpa: nel
giudizio divino, lo si perdona»[1].

Anche la prima lettera di san
Giovanni parla di questa notizia



consolante con parole che ci possono
riempire di pace: «Davanti a lui
rassicureremo il nostro cuore,
qualunque cosa esso ci rimproveri.
Dio è più grande del nostro cuore e
conosce ogni cosa» (1 Gv 3, 19-20).
Gesù ripete continuamente che è
venuto a salvarci e non a
condannarci[2], ma anche così
possono nascere facilmente dentro di
noi delle voci in grado di renderci
inquieti: quella di una speranza
debole, che invita a gettare la
spugna, perché non riesce a credere
che Dio possa perdonargli tutto; o
quella della superbia che non vuole
constatare ancora una volta la
propria debolezza.

Il Papa ci invita a non tener conto di
queste voci: «Tu, sorella, fratello, se i
tuoi peccati ti spaventano, se il tuo
passato ti inquieta, se le tue ferite
non si rimarginano, se le continue
cadute ti demoralizzano e ti sembra
di aver smarrito la speranza, per



favore, non temere. Dio conosce le
tue debolezze ed è più grande dei
tuoi sbagli. Dio è più grande dei
nostri peccati: è molto più grande!
Una cosa ti chiede: le tue fragilità, le
tue miserie, non tenerle dentro di te;
portale a Lui, deponile in Lui, e da
motivi di desolazione diventeranno
opportunità di risurrezione»[3].

In questo stesso senso san Josemaría
ci invitava a fissare la nostra
attenzione sui personaggi che si
avvicinano a Gesù, ben coscienti che
non hanno nessuna possibilità di
pagare il conto della loro guarigione,
né fisica, né spirituale. Però questa
consapevolezza apre loro le porte
della vera vita spirituale, lo spazio
della gratuità, dove questa «grazia» è
la cosa più importante: «Pensi forse
che i tuoi peccati sono molti, che il
Signore non potrà sentirti? Non è
così, perché Egli è ricolmo di
misericordia […]. Osservate anche
quello che accade quando – come ci



narra san Matteo – portano a Gesù
un paralitico. Quell’infermo non dice
nulla: se ne sta lì, alla presenza di
Dio. E Gesù, commosso dalla
contrizione, dal dolore di chi sa di
non meritare nulla, non tarda a
manifestare la sua consueta
misericordia: Confida, figlio; ti sono
rimessi i tuoi peccati»[4].

Guariscimi, Signore, da tutto ciò
che non vedo

La convinzione che Dio ci perdona
sempre risuona anche nel cuore del
salmista: «Ti ho fatto conoscere il
mio peccato, non ho coperto la mia
colpa. Ho detto: “Confesserò al
Signore le mie iniquità” e tu hai tolto
la mia colpa e il mio peccato» (Sal 32,
5). Noi ci avviciniamo così al mistero
della santa Messa: per poterci unire
alla croce di Gesù, per entrare nella
sua trasformazione amante di tutto il
male della storia, cominciamo col
riconoscere con umiltà la nostra



colpa; e nel farlo ci battiamo il petto,
come per risvegliare il cuore[5].

In questa insistenza nel riconoscere i
nostri peccati, consapevoli o
inconsapevoli, alcuni hanno voluto
scorgere uno squilibrio psicologico o
un desiderio di attribuire all’anima
pesi superflui. In realtà, benché vi
siano tendenze scrupolose che
bloccano la crescita della vita
interiore, esiste anche un sano
sentimento di colpa, indispensabile
per dispiegare le ali del cuore. C’è
libertà solamente lì dove c’è
responsabilità, dove le nostre azioni
sono prese sul serio. Ogni processo di
crescita spirituale richiede che
guardiamo in faccia, con realismo, le
nostre azioni, anche quelle per le
quali proviamo una preoccupazione
o un rimorso. Abbiamo bisogno di
rivedere, alla presenza di Dio, i nostri
pensieri, le nostre parole, le nostre
opere e le nostre omissioni[6]:
dobbiamo capire in che cosa



abbiamo potuto ferire – o, peggio
ancora, trattare con indifferenza –
Dio e gli altri; in che cosa abbiamo
danneggiato noi stessi, lasciando che
nella nostra anima crescesse la
zizzania. Infatti, solo la verità ci fa
liberi (cfr. Gv 8, 32), soprattutto la
verità sulla nostra vita.

In questo lavoro dovremo evitare tre
tentazioni: la prima, quella di
minimizzare la nostra colpa, con un
esame di coscienza superficiale o
rifuggendo ilsilenzio interiore nel
quale ci aspetta lo Spirito Santo per
mostrarci la verità; la seconda, quella
di trasferire la colpa agli altri o alle
circostanze, in modo che noi
abitualmente appariamo come le
vittime o come se non avessimo
arrecato danno a nessuno; e, infine,
una tentazione che sembra contraria
alla precedente, ma che alla fine
porta alla stessa compiacenza sterile:
quella che sposta il nostro
pentimento da Dio e dagli altri per



concentrarlo sul nostro orgoglio
ferito, sul fatto di aver fallit ancora
una volta davanti a noi stessi.

«Le inavvertenze, chi le discerne?
Assolvimi dai peccati nascosti. Anche
dall’orgoglio salva il tuo servo perché
su di me non abbia potere; allora
sarò irreprensibile, sarò puro da
grave peccato» (Sal 19, 13-14). Nel
fondo di un sano sentimento di colpa
non si trova l’atteggiamento di «un
collezionista fanatico di certificati di
servizio senza macchia»[7], ma
l’umiltà di chi vuole scoprire che
cosa lo allontana da Dio, che cosa
crea divisione nella sua anima e
intorno a lui, che cosa gli impedisce
di dare e di ricevere amore. Non
confessiamo la nostra
«imperfezione» ma la nostra
indifferenza o il nostro scarso affetto,
manifestati in cose concrete: «c’è
stato in me qualcosa che possa
dispiacere a Te, Signore, Amore
mio?»[8]. Da questo atteggiamento



può uscire la luce che ci porta a
scoprire serenamente la nostra
verità: a guardare nelle profondità
del nostro cuore, dove già si trova,
volendo aprirsi la strada in noi, il
Regno di Dio (cfr. Lc 17, 21). Un
salutare senso di colpa è un alleato
del nostro desiderio di essere più di
Dio; un catalizzatore delle nostre
«conversioni successive»[9], a patto
che non dimentichiamo che senza di
Lui non possiamo far nulla.

Un sacramento che restituisce al
mondo la bellezza

Sant’Agostino diceva che «la Chiesa è
il mondo riconciliato»[10]. Ecco perché
la famiglia di Dio deve crescere
«riconciliando il mondo con Dio.
Questa è la grande missione
apostolica di tutti coloro che ne
fanno parte»[11]. E il sacramento della
riconciliazione è uno dei centri
nevralgici di questo grande
movimento di ricostruzione, di



pacificazione, di perdono. È il luogo
migliore dal quale possiamo
prendere le distanze dalla nostra
colpa; lì ci rendiamo conto che, pur
essendo peccatori, non siamo il
nostro peccato; e che, davanti a un
Padre che ci ama senza condizioni,
non abbiamo bisogno di nascondere
nulla. Il sacramento della
riconciliazione ci aiuta a
confrontarci con la nostra fragilità, le
nostre contraddizioni, le nostre
ferite; e a mostrarle all’unico medico
che può curarle. San Paolo lo faceva
con una sicurezza senza limiti: «Mi
vanterò quindi ben volentieri delle
mie debolezze, perché dimori in me
la potenza di Cristo» (2 Cor 12, 9).

Questa fiducia, tuttavia, va di pari
passo con la contrizione, con la
sofferenza del cuore per il male che
trova dentro di sé: «Lavami tutto
dalla mia colpa, dal mio peccato
rendimi puro. Sì, le mie iniquità io le
riconosco, il mio peccato mi sta



sempre dinanzi» (Sal 51, 4-5). La
tradizione cattolica suole distinguere
due tipi di contrizione: quella che
nasce dall’amore a Dio – il
pentimento per avere rifiutato
l’amore della Trinità, vale a dire,
delle persone più importanti della
mia vita -; e quella che nasce,
indirettamente, dal comprendere il
danno prodotto dal peccato, dalle sue
conseguenze spirituali, o dalla
fiducia nella sapienza della Chiesa[12].
La prima è chiamata «contrizione
perfetta»: con essa Dio ci perdona i
peccati, anche quelli gravi, purché ci
proponiamo di ricorrere, appena
possibile, al sacramento della
riconciliazione. La seconda è la
cosiddetta «contrizione imperfetta»;
anch’essa è un dono di Dio che dà
inizio a un cammino spirituale,
perché ci dispone a ricevere il
perdono dei peccati nel sacramento.
Gli atti di contrizione, che possono
essere brevi preghiere improvvisate
durante la giornata – Perdono, Gesù!



-, risvegliano questo dolore del cuore;
ci preparano a ricevere e a
condividere più abbondantemente la
misericordia di Dio.

Il Catechismo della Chiesa Cattolica ci
ricorda anche che, insieme al
sacramento della penitenza, unico
luogo nel quale Gesù ci libera dai
peccati gravi, possiamo ricevere
anche in altre maniere il perdono
degli altri peccati. La Sacra Scrittura
e i Padri citano, tra gli altri, «gli sforzi
compiuti per riconciliarsi con il
prossimo, le lacrime di penitenza, la
preoccupazione per la salvezza del
prossimo (cfr. Gc 5, 20),
l’intercessione dei santi e la pratica
della carità che “copre una
moltitudine di peccati” (1 Pt 4, 8)»[13].
Tuttavia la Chiesa non smette di
raccomandare la confessione
sacramentale anche per queste
mancanze meno gravi. San Paolo VI
ricordava che «la confessione
frequente continua ad essere una



sorgente privilegiata di santità, di
pace e di gioia»[14]. E san Josemaría:
«Accostatevi settimanalmente – e
ogni volta che ne abbiate bisogno,
ma senza cadere negli scrupoli – al
santo sacramento della Penitenza, il
sacramento del divino perdono, […] e
riscopriremo il mondo da una
prospettiva di gioia, perché esso è
uscito bello e limpido dalle mani di
Dio. Altrettanto bello potremo
restituirlo a Lui, se impariamo a
pentirci»[15].

La confessione frequente ci permette
di ingentilire il cuore ed evita di
assuefarci alla nostra freddezza, alle
nostre resistenze all’amore di Dio.
Benedetto XVI ha espresso una volta
questo commento: «È vero, di solito i
nostri peccati sono sempre gli stessi,
ma facciamo pulizie delle nostre
abitazioni, delle nostre camere,
almeno ogni settimana, anche se la
sporcizia è sempre la stessa. Per
vivere nel pulito, per ricominciare;



altrimenti, forse la sporcizia non si
vede, ma si accumula. Una cosa
simile vale anche per l’anima, per me
stesso; se non mi confesso mai,
l’anima rimane trascurata e, alla fine,
sono sempre contento di me e non
capisco più che devo anche lavorare
per essere migliore, che devo andare
avanti. E questa pulizia dell’anima,
che Gesù ci dà nel Sacramento della
Confessione, ci aiuta ad avere una
coscienza più svelta, più aperta e così
anche di maturare spiritualmente e
come persona umana»[16].

«Il Sacramento della Riconciliazione
ha bisogno di ritrovare il suo posto
centrale nella vita cristiana»[17], ha
scritto papa Francesco. A parte la
guarigione delle grandi ferite, è un
nostro irrinunciabile alleato nella
vita cristiana di ogni giorno: ci aiuta
a conoscerci sempre meglio e a
familiarizzare con il cuore
misericordioso di Dio. Difficilmente
riusciremo a superare prontamente



tutte le nostre disposizioni che ci
portano al male: la grazia tiene conto
della storia e deve uniformarsi con
quella nostra[18]. Perciò, senza
aspettative irreali che ci possono far
perdere la speranza a causa della
nostra debolezza, o addirittura a
disperare della grazia, teniamo
sempre lo sguardo rivolto a Gesù;
non smettiamo di rivolgerci a colui
che vuole e può guarirci. Perché la
vita spirituale è «un continuo
cominciare e ricominciare. –
Ricominciare? Sì!: ogni volta che fai
un atto di contrizione»[19].

[1] San Josemaría, Cammino, n. 309.

[2] Cfr., per esempio, Gv 3, 17; 12, 47.

[3] Papa Francesco, Omelia, 5-
III-2022.



[4] San Josemaría, Amici di Dio, n.
253.

[5] Cfr. Messale romano, riti di
introduzione.

[6] Ibid.

[7] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 75.

[8] San Josemaría, Forgia, n. 494.

[9] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 57.

[10] Sant’Agostino, Sermone 96, n. 8.

[11] F. Ocáriz, Messaggio pastorale,
21-X-2023.

[12] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, nn. 1452-1453.

[13] Ibid., n. 1434.

[14] San Paolo VI, es. ap. Gaudete in
Domino, n. 52.



[15] San Josemaría, Amici di Dio, n.
219.

[16] Benedetto XVI, Catechesi, 15-
X-2005.

[17] Papa Francesco, lett. ap. 
Misericordia et misera, n. 11.

[18] Cfr. papa Francesco, es. ap. 
Gaudete et exsultate, n. 50.

[19] San Josemaría, Forgia, n. 384.

Andrés Cárdenas Matute

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/piu-grande-del-
tuo-cuore-contrizione-riconciliazione-

lotta-vicinanza-missione-6/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/piu-grande-del-tuo-cuore-contrizione-riconciliazione-lotta-vicinanza-missione-6/
https://opusdei.org/it/article/piu-grande-del-tuo-cuore-contrizione-riconciliazione-lotta-vicinanza-missione-6/
https://opusdei.org/it/article/piu-grande-del-tuo-cuore-contrizione-riconciliazione-lotta-vicinanza-missione-6/
https://opusdei.org/it/article/piu-grande-del-tuo-cuore-contrizione-riconciliazione-lotta-vicinanza-missione-6/

	Lotta, vicinanza, missione (6): «Più grande del tuo cuore». Contrizione e riconciliazione

