
opusdei.org

Perfetti nell’unità |
Meditazione di san
Josemaría (27 marzo
1975)

Pubblichiamo il testo di questa
meditazione di san Josemaría
pronunciata il 27 marzo 1975,
Giovedì Santo, vigilia del suo
cinquantesimo di sacerdozio.
Davanti al Tabernacolo, il
fondatore dell’Opus Dei parlò
con Gesù lentamente, facendo
delle pause, e a momenti con
evidente commozione. Il testo è
disponibile in italiano nel
volume “In dialogo con il
Signore” grazie alle Edizioni
Ares.



28/03/2025

Adauge nobis fidem! (cfr Lc 17,6).
Accresci in noi la fede! Lo stavo
dicendo al Signore. Vuole che gli
chieda questo: di aumentarci la fede.
Domani non vi dirò nulla e adesso
non so che cosa sto per dirvi...
Aiutatemi a ringraziare nostro
Signore per il cumulo immenso,
enorme, di favori, di provvidenze, di
affetto... di bastonate, che pure sono
affetto e provvidenza. Signore,
accresci in noi la fede! Come sempre,
prima di metterci a parlare in
intimità con Te, abbiamo fatto
ricorso alla Nostra Madre del Cielo, a
san Giuseppe, agli Angeli Custodi.

Passati cinquant’anni, mi ritrovo
come un bambino che balbetta. Sto
cominciando, ricominciando, come
ogni giorno. E così fino alla fine dei
giorni che mi restano: sempre a



ricominciare. Lo vuole il Signore,
perché in nessuno di noi ci siano
motivi di superbia, di stolta vanità.
Dobbiamo guardarlo fisso, pendere
dalle sue labbra: con le orecchie
attente, con la volontà pronta,
disposta a seguire le divine
ispirazioni.

Uno sguardo indietro... Un panorama
immenso: tanti dolori, tante gioie. Ma
adesso, sono tutte gioie, tutte gioie...
Perché abbiamo esperienza che il
dolore è il martellare dell’artista, che
vuol fare di ciascuno, della materia
informe che siamo, un crocifisso, un
Cristo, l’alter Christus che dobbiamo
essere.

Signore, grazie di tutto. Tante grazie!
Ti ho ringraziato, ti ho sempre
ringraziato. Anche ora, prima di
ripetere il grido liturgico – gratias
tibi, Deus, gratias tibi! – te lo stavo
dicendo con il cuore. E adesso molte
bocche, molti cuori, te lo ripetono



all’unisono: gratias tibi, Deus, gratias
tibi! Abbiamo soltanto motivi per
ringraziare. Non dobbiamo aver
paura di nulla; non dobbiamo
preoccuparci di niente; non
dobbiamo perdere la serenità per
nessuna cosa al mondo. Lo sto
dicendo in questi giorni a tutti quelli
che vengono dal Portogallo: sereni,
sereni! Lo sono. Da’ serenità ai miei
figli. Fa’ che non la perdano neppure
quando avessero commesso uno
sbaglio grave. Se si rendono conto di
averlo commesso, è già una grazia,
una luce del Cielo.

Gratias tibi, Deus, gratias tibi! La vita
di ciascuno deve essere un cantico di
ringraziamento. Infatti, come è stato
fatto l’Opus Dei? L’hai fatto Tu,
Signore, con quattro ragazzacci... 
stulta mundi, infirma mundi, et ea
quae non sunt (cfr 1 Cor 1,27-28). Si è
avverata tutta la dottrina di san
Paolo: hai cercato mezzi
completamente illogici, del tutto



inadeguati, e hai esteso il lavoro in
tutto il mondo. Ti rendono grazie in
tutta Europa, in diversi punti
dell’Asia e dell’Africa, in tutta
l’America, in Oceania. Dappertutto ti
rendono grazie.

Nel Tabernacolo, così bello, che i miei
figli hanno preparato con tanto
amore e che abbiamo messo qui
quando non avevamo soldi neppure
per mangiare, in questa specie di
ostentazione di lusso che, per
custodire Te, a me sembra una
miseria e certamente lo è, ho voluto
inserire due o tre particolari. Il più
interessante è la frase scritta sopra la
porta: Consummati in unum! (cfr Gv
17,23). Perché è come se fossimo tutti
qui, stretti a Te, senza abbandonarti
né di giorno né di notte, in un cantico
di ringraziamento e – perché no? – di
richiesta di perdono. Credo che non
ti piaccia che io dica così: perché Tu
ci hai perdonato sempre; sei sempre
disposto a perdonare gli errori, gli



sbagli, gli effetti della sensualità o
della superbia.

Consummati in unum! Per riparare...,
per rallegrarsi..., per ringraziare, che
è un obbligo importante. Non è un
obbligo di questo momento, di oggi,
che duri fino a domani, no. È un
dovere continuo, una manifestazione
di vita soprannaturale, un modo
umano e nel contempo divino di
corrispondere al tuo Amore, che è
divino e umano.

Sancta Maria, Spes nostra, Sedes
sapientiae! Concedici la sapienza del
Cielo, affinché possiamo comportarci
in modo gradito agli occhi di tuo
Figlio e del Padre e dello Spirito
Santo, Dio unico che vive e regna per
i secoli senza fine.

San Giuseppe, non ti posso separare
da Gesù e da Maria. San Giuseppe, ho
sempre avuto devozione per te ma
capisco che devo amarti ogni giorno
di più e proclamarlo ai quattro venti,



perché il modo di dimostrare l’amore
fra gli uomini è proprio dire: ti voglio
bene! San Giuseppe, Padre e Signore
nostro: in quanti luoghi, già a
quest’ora, ti avranno ripetuto,
invocandoti, questa medesima frase,
queste stesse parole! San Giuseppe,
Padre e Signore nostro, intercedi per
noi.

In questo mondo paganizzato, in
questo mondo impazzito, in questa
Chiesa che non sembra la tua Chiesa,
perché dappertutto sembrano fuori
di senno – non ascoltano, danno
l’impressione di non interessarsi di
Te, non già di non amarti ma di non
conoscerti, di dimenticarsi di Te –, la
vita cristiana, questa vita che, se è
umana, lo ripeto, per noi deve anche
essere divina, sarà divina se ti
saremo molto uniti. Staremmo con
Te anche se dovessimo fare molte
anticamere, anche se dovessimo
chiedere udienza molte volte. Ma
non c’è da chiedere nessun



appuntamento! Sei così onnipotente,
anche nella tua misericordia, che,
pur essendo il Signore dei signori e il
Re di coloro che dominano, ti abbassi
fino ad aspettare come un
mendicante che sta alla nostra porta.
Non siamo noi ad attendere; sei Tu
che ci aspetti continuamente.

Ci aspetti in Cielo, in Paradiso. Ci
aspetti nell’Ostia Santa. Ci aspetti
nell’orazione. Sei così buono che,
quando sei lì nascosto per Amore,
occulto sotto le specie sacramentali –
io lo credo fermamente –, poiché sei
presente realmente, veramente e
sostanzialmente, con il tuo Corpo, il
tuo Sangue, la tua Anima e la tua
Divinità, è presente anche la
Santissima Trinità: il Padre, il Figlio,
lo Spirito Santo. Inoltre, per
l’inabitazione del Paraclito, Dio sta al
centro delle nostre anime, in cerca di
noi. Si ripete, in qualche modo, ogni
giorno, la scena di Betlemme. Magari
non con la bocca, ma con i fatti,



abbiamo detto: non est locus in
diversorio (cfr Lc 2,7), non c’è
alloggio per Te nel mio cuore. Ah,
Signore, perdonami!

Adoro il Padre e il Figlio e lo Spirito
Santo, Dio unico. Io non arrivo a
capire il mistero della Trinità, ma Tu
hai messo nella mia anima aneliti,
fame di credere. Credo! Voglio
credere come chi più crede. Spero!
Voglio sperare come chi più spera.
Amo! Voglio amare come chi più
ama.

Tu sei chi sei: la Somma bontà. Io
sono chi sono: l’ultimo straccio
sporco di questo mondo marcio. E,
tuttavia, mi guardi... e mi cerchi... e
mi ami. Signore, fa’ che i miei figli ti
guardino e ti cerchino e ti amino.
Signore: che io ti cerchi, ti guardi, ti
ami.

Guardare è rivolgere a Te gli occhi
dell’anima, con il desiderio di
comprenderti, almeno per quanto la



ragione umana, con la tua grazia,
può riuscire a conoscerti. Accetto
questa mia piccolezza. Quando vedo
che capisco così poco delle tue
grandezze, della tua bontà, della tua
sapienza, della tua potenza, della tua
bellezza... quando vedo che capisco
così poco, non mi rattristo. Mi
rallegro che tu sia così grande da non
poter essere contenuto nel mio
povero cuore, nella mia misera testa.
Dio mio! Dio mio... Anche se non so
dirti altro, è sufficiente. Dio mio!
Tutta quella grandezza, tutta quella
potenza, tutta quella bellezza... mia!
E io... suo!

Cerco di giungere alla Trinità del
Cielo attraverso l’altra trinità, quella
della terra: Gesù, Maria e Giuseppe.
Sono un po’ più accessibili. Gesù, che
è perfectus Deus e perfectus Homo.
Maria, che è una donna, la creatura
più pura, la più grande: più di Lei,
soltanto Dio. E Giuseppe, che viene
immediatamente dopo Maria: puro,



virile, prudente, integro. Oh, Dio mio!
Che modelli! Soltanto a guardare,
viene voglia di morire di dispiacere:
perché, Signore, mi sono comportato
tanto male... Non ho saputo essere
all’altezza delle circostanze, non ho
saputo divinizzarmi. E Tu mi davi i
mezzi e me li dai e continuerai a
darmeli... perché dobbiamo vivere
da uomini, sulla terra, la vita divina.

Dobbiamo stare – so di avervelo
ricordato molte volte – in Cielo e
sulla terra, sempre. Non fra il Cielo e
la terra, perché siamo del mondo.
Nel mondo e in Paradiso allo stesso
tempo! Questa è la formula che
esprime come dobbiamo impostare
la nostra vita mentre siamo in hoc
saeculo. In Cielo e sulla terra,
immersi in Dio ma sapendo che
siamo del mondo e che siamo terra,
con la fragilità della terra: un
recipiente d’argilla che il Signore si è
degnato di utilizzare al suo servizio.
E quando si è rotto abbiamo fatto



ricorso ai famosi punti, come il figlio
prodigo: Ho peccato verso il cielo e
davanti a Te... (cfr Lc 15,18). Sia
quando si è trattato di una cosa
importante, sia quando era qualcosa
di molto piccolo. Talvolta ci ha fatto
soffrire molto, molto, un piccolo
sbaglio, una mancanza di amore, non
aver saputo guardare all’Amore degli
amori, non aver saputo sorridere.
Perché, quando si ama, non ci sono
cose piccole: tutto è molto
importante, tutto è grande, anche in
una creatura miserabile e piccola
come me, come te, figlio mio.

Il Signore ha voluto depositare in noi
un tesoro ricchissimo. Sto
esagerando? Ho detto poco. Adesso
ho detto poco, perché prima ho detto
di più. Ho ricordato che in noi
dimora Dio, nostro Signore, con tutta
la sua grandezza. Nei nostri cuori c’è
abitualmente un Cielo. Non voglio
continuare.



Gratias tibi, Deus, gratias tibi: vera et
una Trinitas, una et summa Deitas,
sancta et una Unitas!

La Madre di Dio sia per noi Turris
Civitatis, la torre che vigila la città: la
città che è ciascuno di noi, con tante
cose che vanno e vengono dentro di
noi, con tanto movimento e nel
contempo con tanta quiete; con tanto
disordine e con tanto ordine; con
tanto rumore e con tanto silenzio;
con tanta guerra e con tanta pace.

Sancta Maria, Turris Civitatis: ora pro
nobis!

Sancte Joseph, Pater et Domine: ora
pro nobis!

Sancti Angeli Custodes: orate pro
nobis!

Questa meditazione è disponibile,
insieme ad altre, nel volume In
Dialogo con il Signore, Edizioni Ares.

https://www.edizioniares.it/prodotto/in-dialogo-con-il-signore/
https://www.edizioniares.it/prodotto/in-dialogo-con-il-signore/


pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/perfetti-nellunita-
meditazione-di-san-josemaria-27-

marzo/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/perfetti-nellunita-meditazione-di-san-josemaria-27-marzo/
https://opusdei.org/it/article/perfetti-nellunita-meditazione-di-san-josemaria-27-marzo/
https://opusdei.org/it/article/perfetti-nellunita-meditazione-di-san-josemaria-27-marzo/
https://opusdei.org/it/article/perfetti-nellunita-meditazione-di-san-josemaria-27-marzo/

	Perfetti nell’unità | Meditazione di san Josemaría (27 marzo 1975)

