
opusdei.org

Papa Francesco: La
cultura della cura
come percorso di
pace

Pubblichiamo il messaggio di
papa Francesco per la
cinquantaquattresima Giornata
mondiale della pace, che
ricorrerà il primo gennaio 2021.

19/12/2020

1. Alle soglie del nuovo anno,
desidero porgere i miei più rispettosi
saluti ai Capi di Stato e di Governo, ai
responsabili delle Organizzazioni



internazionali, ai leader spirituali e
ai fedeli delle varie religioni, agli
uomini e alle donne di buona
volontà. A tutti rivolgo i miei migliori
auguri, affinché quest’anno possa far
progredire l’umanità sulla via della
fraternità, della giustizia e della pace
fra le persone, le comunità, i popoli e
gli Stati.

Il 2020 è stato segnato dalla grande
crisi sanitaria del Covid-19,
trasformatasi in un fenomeno
multisettoriale e globale, aggravando
crisi tra loro fortemente interrelate,
come quelle climatica, alimentare,
economica e migratoria, e
provocando pesanti sofferenze e
disagi. Penso anzitutto a coloro che
hanno perso un familiare o una
persona cara, ma anche a quanti
sono rimasti senza lavoro. Un
ricordo speciale va ai medici, agli
infermieri, ai farmacisti, ai
ricercatori, ai volontari, ai cappellani
e al personale di ospedali e centri



sanitari, che si sono prodigati e
continuano a farlo, con grandi
fatiche e sacrifici, al punto che alcuni
di loro sono morti nel tentativo di
essere accanto ai malati, di
alleviarne le sofferenze o salvarne la
vita. Nel rendere omaggio a queste
persone, rinnovo l’appello ai
responsabili politici e al settore
privato affinché adottino le misure
adeguate a garantire l’accesso ai
vaccini contro il Covid-19 e alle
tecnologie essenziali necessarie per
assistere i malati e tutti coloro che
sono più poveri e più fragili.[1]

Duole constatare che, accanto a
numerose testimonianze di carità e
solidarietà, prendono purtroppo
nuovo slancio diverse forme di
nazionalismo, razzismo, xenofobia e
anche guerre e conflitti che
seminano morte e distruzione.

Questi e altri eventi, che hanno
segnato il cammino dell’umanità



nell’anno trascorso, ci insegnano
l’importanza di prenderci cura gli
uni degli altri e del creato, per
costruire una società fondata su
rapporti di fratellanza. Perciò ho
scelto come tema di questo
messaggio: La cultura della cura
come percorso di pace. Cultura della
cura per debellare la cultura
dell’indifferenza, dello scarto e dello
scontro, oggi spesso prevalente.

2. Dio Creatore, origine della
vocazione umana alla cura

In molte tradizioni religiose, vi sono
narrazioni che si riferiscono
all’origine dell’uomo, al suo rapporto
con il Creatore, con la natura e con i
suoi simili. Nella Bibbia, il Libro della
Genesi rivela, fin dal principio,
l’importanza della cura o del 
custodire nel progetto di Dio per
l’umanità, mettendo in luce il
rapporto tra l’uomo (’adam) e la terra
(’adamah) e tra i fratelli. Nel racconto



biblico della creazione, Dio affida il
giardino “piantato nell’Eden” (cfr 
Gen 2,8) alle mani di Adamo con
l’incarico di “coltivarlo e
custodirlo” (cfr Gen 2,15). Ciò
significa, da una parte, rendere la
terra produttiva e, dall’altra,
proteggerla e farle conservare la sua
capacità di sostenere la vita.<[2] I
verbi “coltivare” e “custodire”
descrivono il rapporto di Adamo con
la sua casa-giardino e indicano pure
la fiducia che Dio ripone in lui
facendolo signore e custode
dell’intera creazione.

La nascita di Caino e Abele genera
una storia di fratelli, il rapporto tra i
quali sarà interpretato –
negativamente – da Caino in termini
di tutela o custodia. Dopo aver ucciso
suo fratello Abele, Caino risponde
così alla domanda di Dio: «Sono forse
io il custode di mio fratello?» (Gen
4,9).[3] Sì, certamente! Caino è il
“custode” di suo fratello. «In questi



racconti così antichi, ricchi di
profondo simbolismo, era già
contenuta una convinzione oggi
sentita: che tutto è in relazione, e che
la cura autentica della nostra stessa
vita e delle nostre relazioni con la
natura è inseparabile dalla
fraternità, dalla giustizia e dalla
fedeltà nei confronti degli altri».[4]

3. Dio Creatore, modello della cura

La Sacra Scrittura presenta Dio, oltre
che come Creatore, come Colui che si
prende cura delle sue creature, in
particolare di Adamo, di Eva e dei
loro figli. Lo stesso Caino, benché su
di lui ricada la maledizione a motivo
del crimine che ha compiuto, riceve
in dono dal Creatore un segno di
protezione, affinché la sua vita sia
salvaguardata (cfr Gen 4,15). Questo
fatto, mentre conferma la dignità
inviolabile della persona, creata ad
immagine e somiglianza di Dio,
manifesta anche il piano divino per



preservare l’armonia della creazione,
perché «la pace e la violenza non
possono abitare nella stessa dimora».
[5]

Proprio la cura del creato è alla base
dell’istituzione dello Shabbat che,
oltre a regolare il culto divino,
mirava a ristabilire l’ordine sociale e
l’attenzione per i poveri (Gen 1,1-3; 
Lv 25,4). La celebrazione del
Giubileo, nella ricorrenza del settimo
anno sabbatico, consentiva una
tregua alla terra, agli schiavi e agli
indebitati. In questo anno di grazia,
ci si prendeva cura dei più fragili,
offrendo loro una nuova prospettiva
di vita, così che non vi fosse alcun
bisognoso nel popolo (cfr Dt 15,4).

Degna di nota è anche la tradizione
profetica, dove il vertice della
comprensione biblica della giustizia
si manifesta nel modo in cui una
comunità tratta i più deboli al
proprio interno. È per questo che



Amos (2,6-8; 8) e Isaia (58), in
particolare, alzano continuamente la
loro voce a favore della giustizia per i
poveri, i quali, per la loro
vulnerabilità e mancanza di potere,
sono ascoltati solo da Dio, che si
prende cura di loro (cfr Sal 34,7;
113,7-8).

4. La cura nel ministero di Gesù

La vita e il ministero di Gesù
incarnano l’apice della rivelazione
dell’amore del Padre per l’umanità
(Gv 3,16). Nella sinagoga di Nazaret,
Gesù si è manifestato come Colui che
il Signore ha consacrato e «mandato
a portare ai poveri il lieto annuncio,
a proclamare ai prigionieri la
liberazione e ai ciechi la vista; a
rimettere in libertà gli oppressi» (Lc
4,18). Queste azioni messianiche,
tipiche dei giubilei, costituiscono la
testimonianza più eloquente della
missione affidatagli dal Padre. Nella
sua compassione, Cristo si avvicina ai



malati nel corpo e nello spirito e li
guarisce; perdona i peccatori e dona
loro una vita nuova. Gesù è il Buon
Pastore che si prende cura delle
pecore (cfr Gv 10,11-18; Ez 34,1-31); è
il Buon Samaritano che si china
sull’uomo ferito, medica le sue
piaghe e si prende cura di lui (cfr Lc
10,30-37).

Al culmine della sua missione, Gesù
suggella la sua cura per noi
offrendosi sulla croce e liberandoci
così dalla schiavitù del peccato e
della morte. Così, con il dono della
sua vita e il suo sacrificio, Egli ci ha
aperto la via dell’amore e dice a
ciascuno: “Seguimi. Anche tu fa’
così” (cfr Lc 10,37).

5. La cultura della cura nella vita dei
seguaci di Gesù

Le opere di misericordia spirituale e
corporale costituiscono il nucleo del
servizio di carità della Chiesa
primitiva. I cristiani della prima



generazione praticavano la
condivisione perché nessuno tra loro
fosse bisognoso (cfr At 4,34-35) e si
sforzavano di rendere la comunità
una casa accogliente, aperta ad ogni
situazione umana, disposta a farsi
carico dei più fragili. Divenne così
abituale fare offerte volontarie per
sfamare i poveri, seppellire i morti e
nutrire gli orfani, gli anziani e le
vittime di disastri, come i naufraghi.
E quando, in periodi successivi, la
generosità dei cristiani perse un po’
di slancio, alcuni Padri della Chiesa
insistettero sul fatto che la proprietà
è intesa da Dio per il bene comune.
Ambrogio sosteneva che «la natura
ha riversato tutte le cose per gli
uomini per uso comune. [...]
Pertanto, la natura ha prodotto un
diritto comune per tutti, ma l’avidità
lo ha reso un diritto per pochi».[6]
Superate le persecuzioni dei primi
secoli, la Chiesa ha approfittato della
libertà per ispirare la società e la sua
cultura. «La miseria dei tempi suscitò



nuove forze al servizio della charitas
christiana. La storia ricorda
numerose opere di beneficenza. […]
Furono eretti numerosi istituti a
sollievo dell’umanità sofferente: 
ospedali, ricoveri per i poveri,
orfanotrofi e brefotrofi, ospizi, ecc.».
[7]

6. I principi della dottrina sociale
della Chiesa come base della cultura
della cura

La diakonia delle origini, arricchita
dalla riflessione dei Padri e animata,
attraverso i secoli, dalla carità
operosa di tanti testimoni luminosi
della fede, è diventata il cuore
pulsante della dottrina sociale della
Chiesa, offrendosi a tutte le persone
di buona volontà come un prezioso
patrimonio di principi, criteri e
indicazioni, da cui attingere la
“grammatica” della cura: la
promozione della dignità di ogni
persona umana, la solidarietà con i



poveri e gli indifesi, la sollecitudine
per il bene comune, la salvaguardia
del creato.

* La cura come promozione della
dignità e dei diritti della persona.

«Il concetto di persona, nato e
maturato nel cristianesimo, aiuta a
perseguire uno sviluppo pienamente
umano. Perché persona dice sempre
relazione, non individualismo,
afferma l’inclusione e non
l’esclusione, la dignità unica e
inviolabile e non lo sfruttamento».[8]
Ogni persona umana è un fine in sé
stessa, mai semplicemente uno
strumento da apprezzare solo per la
sua utilità, ed è creata per vivere
insieme nella famiglia, nella
comunità, nella società, dove tutti i
membri sono uguali in dignità. È da
tale dignità che derivano i diritti
umani, come pure i doveri, che
richiamano ad esempio la
responsabilità di accogliere e



soccorrere i poveri, i malati, gli
emarginati, ogni nostro «prossimo,
vicino o lontano nel tempo e nello
spazio».[9]

* La cura del bene comune.

Ogni aspetto della vita sociale,
politica ed economica trova il suo
compimento quando si pone al
servizio del bene comune, ossia
dell’«insieme di quelle condizioni
della vita sociale che permettono sia
alle collettività sia ai singoli membri,
di raggiungere la propria perfezione
più pienamente e più celermente».
[10] Pertanto, i nostri piani e sforzi
devono sempre tenere conto degli
effetti sull’intera famiglia umana,
ponderando le conseguenze per il
momento presente e per le
generazioni future. Quanto ciò sia
vero e attuale ce lo mostra la
pandemia del Covid-19, davanti alla
quale «ci siamo resi conto di trovarci
sulla stessa barca, tutti fragili e



disorientati, ma nello stesso tempo
importanti e necessari, tutti chiamati
a remare insieme»[11], perché
«nessuno si salva da solo»[12] e
nessuno Stato nazionale isolato può
assicurare il bene comune della
propria popolazione.[13]

* La cura mediante la solidarietà.

La solidarietà esprime
concretamente l’amore per l’altro,
non come un sentimento vago, ma
come «determinazione ferma e
perseverante di impegnarsi per il
bene comune: ossia per il bene di
tutti e di ciascuno perché tutti siamo
veramente responsabili di tutti».[14]
La solidarietà ci aiuta a vedere l’altro
– sia come persona sia, in senso lato,
come popolo o nazione – non come
un dato statistico, o un mezzo da
sfruttare e poi scartare quando non
più utile, ma come nostro prossimo,
compagno di strada, chiamato a
partecipare, alla pari di noi, al



banchetto della vita a cui tutti sono
ugualmente invitati da Dio.

* La cura e la salvaguardia del
creato.

L’Enciclica Laudato si’ prende atto
pienamente dell’interconnessione di
tutta la realtà creata e pone in risalto
l’esigenza di ascoltare nello stesso
tempo il grido dei bisognosi e quello
del creato. Da questo ascolto attento
e costante può nascere un’efficace
cura della terra, nostra casa comune,
e dei poveri. A questo proposito,
desidero ribadire che «non può
essere autentico un sentimento di
intima unione con gli altri esseri
della natura, se nello stesso tempo
nel cuore non c’è tenerezza,
compassione e preoccupazione per
gli esseri umani».[15] «Pace, giustizia
e salvaguardia del creato sono tre
questioni del tutto connesse, che non
si potranno separare in modo da
essere trattate singolarmente, a pena

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


di ricadere nuovamente nel
riduzionismo».[16]

7. La bussola per una rotta comune

In un tempo dominato dalla cultura
dello scarto, di fronte all’acuirsi delle
disuguaglianze all’interno delle
Nazioni e fra di esse,[17] vorrei
dunque invitare i responsabili delle
Organizzazioni internazionali e dei
Governi, del mondo economico e di
quello scientifico, della
comunicazione sociale e delle
istituzioni educative a prendere in
mano questa “bussola” dei principi
sopra ricordati, per imprimere una 
rotta comune al processo di
globalizzazione, «una rotta
veramente umana».[18] Questa,
infatti, consentirebbe di apprezzare
il valore e la dignità di ogni persona,
di agire insieme e in solidarietà per il
bene comune, sollevando quanti
soffrono dalla povertà, dalla
malattia, dalla schiavitù, dalla



discriminazione e dai conflitti.
Mediante questa bussola, incoraggio
tutti a diventare profeti e testimoni
della cultura della cura, per colmare
tante disuguaglianze sociali. E ciò
sarà possibile soltanto con un forte e
diffuso protagonismo delle donne,
nella famiglia e in ogni ambito
sociale, politico e istituzionale.

La bussola dei principi sociali,
necessaria a promuovere la cultura
della cura, è indicativa anche per le
relazioni tra le Nazioni, che
dovrebbero essere ispirate alla
fratellanza, al rispetto reciproco, alla
solidarietà e all’osservanza del diritto
internazionale. A tale proposito,
vanno ribadite la tutela e la
promozione dei diritti umani
fondamentali, che sono inalienabili,
universali e indivisibili.[19]

Va richiamato anche il rispetto del
diritto umanitario, soprattutto in
questa fase in cui conflitti e guerre si



susseguono senza interruzione.
Purtroppo molte regioni e comunità
hanno smesso di ricordare un tempo
in cui vivevano in pace e sicurezza.
Numerose città sono diventate come
epicentri dell’insicurezza: i loro
abitanti lottano per mantenere i loro
ritmi normali, perché vengono
attaccati e bombardati
indiscriminatamente da esplosivi,
artiglieria e armi leggere. I bambini
non possono studiare. Uomini e
donne non possono lavorare per
mantenere le famiglie. La carestia
attecchisce dove un tempo era
sconosciuta. Le persone sono
costrette a fuggire, lasciando dietro
di sé non solo le proprie case, ma
anche la storia familiare e le radici
culturali.

Le cause di conflitto sono tante, ma il
risultato è sempre lo stesso:
distruzione e crisi umanitaria.
Dobbiamo fermarci e chiederci: cosa
ha portato alla normalizzazione del



conflitto nel mondo? E, soprattutto,
come convertire il nostro cuore e
cambiare la nostra mentalità per
cercare veramente la pace nella
solidarietà e nella fraternità?

Quanta dispersione di risorse vi è per
le armi, in particolare per quelle
nucleari,[20] risorse che potrebbero
essere utilizzate per priorità più
significative per garantire la
sicurezza delle persone, quali la
promozione della pace e dello
sviluppo umano integrale, la lotta
alla povertà, la garanzia dei bisogni
sanitari. Anche questo, d’altronde, è
messo in luce da problemi globali
come l’attuale pandemia da Covid-19
e dai cambiamenti climatici. Che
decisione coraggiosa sarebbe quella
di «costituire con i soldi che
s’impiegano nelle armi e in altre
spese militari un “Fondo mondiale”
per poter eliminare definitivamente
la fame e contribuire allo sviluppo
dei Paesi più poveri»![21]



8. Per educare alla cultura della cura

La promozione della cultura della
cura richiede un processo educativo e
la bussola dei principi sociali
costituisce, a tale scopo, uno
strumento affidabile per vari contesti
tra loro correlati. Vorrei fornire al
riguardo alcuni esempi.

- L’educazione alla cura nasce nella 
famiglia, nucleo naturale e
fondamentale della società,dove
s’impara a vivere in relazione e nel
rispetto reciproco.Tuttavia, la
famiglia ha bisogno di essere posta
nelle condizioni per poter adempiere
questo compito vitale e
indispensabile.

- Sempre in collaborazione con la
famiglia, altri soggetti preposti
all’educazione sono la scuola e
l’università, e analogamente, per
certi aspetti, i soggetti della 
comunicazione sociale.[22] Essi sono
chiamati a veicolare un sistema di



valori fondato sul riconoscimento
della dignità di ogni persona, di ogni
comunità linguistica, etnica e
religiosa, di ogni popolo e dei diritti
fondamentali che ne derivano.
L’educazione costituisce uno dei
pilastri di società più giuste e solidali.

- Le religioni in generale, e i leader
religiosi in particolare, possono
svolgere un ruolo insostituibile nel
trasmettere ai fedeli e alla società i
valori della solidarietà, del rispetto
delle differenze, dell’accoglienza e
della cura dei fratelli più fragili.
Ricordo, a tale proposito, le parole
del Papa Paolo VI rivolte al
Parlamento ugandese nel 1969: «Non
temete la Chiesa; essa vi onora, vi
educa cittadini onesti e leali, non
fomenta rivalità e divisioni, cerca di
promuovere la sana libertà, la
giustizia sociale, la pace; se essa ha
qualche preferenza, questa è per i
poveri, per l’educazione dei piccoli e

https://www.vatican.va/content/paul-vi/it.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1969/august/documents/hf_p-vi_spe_19690801_parlamento-uganda.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1969/august/documents/hf_p-vi_spe_19690801_parlamento-uganda.html


del popolo, per la cura dei sofferenti
e dei derelitti».[23]

- A quanti sono impegnati al servizio
delle popolazioni, nelle
organizzazioni internazionali,
governative e non governative,
aventi una missione educativa, e a
tutti coloro che, a vario titolo,
operano nel campo dell’educazione e
della ricerca, rinnovo il mio
incoraggiamento, affinché si possa
giungere al traguardo di
un’educazione «più aperta ed
inclusiva, capace di ascolto paziente,
di dialogo costruttivo e di mutua
comprensione».[24] Mi auguro che
questo invito, rivolto nell’ambito del 
Patto educativo globale, possa
trovare ampia e variegata adesione.

9. Non c’è pace senza la cultura della
cura

La cultura della cura, quale impegno
comune, solidale e partecipativo per
proteggere e promuovere la dignità e



il bene di tutti, quale disposizione ad
interessarsi, a prestare attenzione,
alla compassione, alla riconciliazione
e alla guarigione, al rispetto mutuo e
all’accoglienza reciproca, costituisce
una via privilegiata per la
costruzione della pace. «In molte
parti del mondo occorrono percorsi
di pace che conducano a rimarginare
le ferite, c’è bisogno di artigiani di
pace disposti ad avviare processi di
guarigione e di rinnovato incontro
con ingegno e audacia».[25]

In questo tempo, nel quale la barca
dell’umanità, scossa dalla tempesta
della crisi, procede faticosamente in
cerca di un orizzonte più calmo e
sereno, il timone della dignità della
persona umana e la “bussola” dei
principi sociali fondamentali ci
possono permettere di navigare con
una rotta sicura e comune. Come
cristiani, teniamo lo sguardo rivolto
alla Vergine Maria, Stella del mare e
Madre della speranza. Tutti insieme



collaboriamo per avanzare verso un
nuovo orizzonte di amore e di pace,
di fraternità e di solidarietà, di
sostegno vicendevole e di
accoglienza reciproca. Non cediamo
alla tentazione di disinteressarci
degli altri, specialmente dei più
deboli, non abituiamoci a voltare lo
sguardo,[26] ma impegniamoci ogni
giorno concretamente per «formare
una comunità composta da fratelli
che si accolgono reciprocamente,
prendendosi cura gli uni degli altri».
[27]

Dal Vaticano, 8 dicembre 2020

Francesco

[1] Cfr Videomessaggio in occasione
della 75ª Sessione dell’Assemblea
Generale delle Nazioni Unite, 25
settembre 2020.

https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html


[2] Cfr Lett. enc. Laudato si’ (24
maggio 2015), 67.

[3] Cfr “Fraternità, fondamento e via
per la pace”, Messaggio per la
celebrazione della 47ª Giornata
Mondiale della Pace 1° gennaio 2014
(8 dicembre 2013), 2.

[4] Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio
2015), 70.

[5] Pontificio Consiglio della Giustizia
e della Pace, Compendio della
Dottrina Sociale della Chiesa, n. 488.

[6] De officiis, 1, 28, 132: PL 16, 67.

[7] K. BIHLMEYER - H. TÜCHLE, 
Storia della Chiesa, vol. I L’antichità
cristiana, Morcelliana, Brescia 1994,
447.448.

[8] Discorso ai partecipanti al
Convegno promosso dal Dicastero per
il Servizio dello Sviluppo Umano
Integrale nel 50° anniversario della

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67.
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#70.
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_it.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html


“Populorum progressio” (4 aprile
2017).

Messaggio alla 22ª sessione della
Conferenza degli Stati Parte alla
Convenzione-Quadro delle Nazioni
Unite sui Cambiamenti Climatici
(COP22), 10 novembre 2016. Cfr
Tavolo interdicasteriale della Santa
Sede sull’ecologia integrale, In
cammino per la cura della casa
comune. A cinque anni dalla Laudato
si’, LEV, 31 maggio 2020.

[10] Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. 
Gaudium et spes, 26.

[11] Momento straordinario di
preghiera in tempo di epidemia, 27
marzo 2020.

[12] Ibid.

[13] Cfr Lett. enc. Fratelli tutti (3
ottobre 2020), 8; 153.

https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#8
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#153


[14] S. Giovanni Paolo II, Lett. enc. 
Sollicitudo rei socialis (30 dicembre
1987), 38.

[15] Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio
2015), 91.

[16] Conferenza dell’Episcopato
Dominicano, Lett. past. Sobre la
relación del hombre con la naturaleza
(21 gennaio 1987); cfr Lett.
enc.Laudato si’ (24 maggio 2015), 92.

[17] Cfr Lett. enc. Fratelli tutti (3
ottobre 2020), 125.

[18] Ibid., 29.

[19] Cfr Messaggio ai partecipanti alla
Conferenza internazionale “I diritti
umani nel mondo contemporaneo:
conquiste, omissioni, negazioni”,
Roma, 10-11 dicembre 2018.

[20] Cfr Messaggio alla Conferenza
dell’ONU finalizzata a negoziare uno

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#91.
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#92.
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#92.
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#125
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#125
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#29
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html


strumento giuridicamente vincolante
sulla

proibizione delle armi nucleari, che
conduca alla loro totale
eliminazione, 23 marzo 2017.

[21] Videomessaggio in occasione
della Giornata Mondiale
dell’Alimentazione 2020, 16 ottobre
2020.

[22] Cfr Benedetto XVI, “Educare i
giovani alla giustizia e alla pace”,
Messaggio per la 45ª Giornata
Mondiale della Pace, 1° gennaio 2012
(8 dicembre 2011), 2; “Vinci
l’indifferenza e conquista la pace”,
Messaggio per la 49ª Giornata
Mondiale della Pace, 1° gennaio 2016
(8 dicembre 2015), 6.

[23] Discorso ai Deputati e ai Senatori
dell’Uganda, Kampala, 1° agosto 1969.

[24] Messaggio per il lancio del Patto
Educativo, 12 settembre 2019: 

https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201016_videomessaggio-giornataalimentazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201016_videomessaggio-giornataalimentazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201016_videomessaggio-giornataalimentazione.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1969/august/documents/hf_p-vi_spe_19690801_parlamento-uganda.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1969/august/documents/hf_p-vi_spe_19690801_parlamento-uganda.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html


L’Osservatore Romano, 13 settembre
2019, p. 8.

[25] Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre
2020), 225.

[26] Cfr ibid., 64.

[27] Ibid., 96; cfr “Fraternità,
fondamento e via per la pace”,
Messaggio per la celebrazione della
47ª Giornata Mondiale della Pace 1°
gennaio 2014 (8 dicembre 2013), 1.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/papa-francesco-la-
cultura-della-cura-come-percorso-di-

pace/ (30/01/2026)

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#225
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#225
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#64
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#96
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://opusdei.org/it/article/papa-francesco-la-cultura-della-cura-come-percorso-di-pace/
https://opusdei.org/it/article/papa-francesco-la-cultura-della-cura-come-percorso-di-pace/
https://opusdei.org/it/article/papa-francesco-la-cultura-della-cura-come-percorso-di-pace/
https://opusdei.org/it/article/papa-francesco-la-cultura-della-cura-come-percorso-di-pace/

	Papa Francesco: La cultura della cura come percorso di pace

