
opusdei.org

Le parole di papa
Francesco nei giorni
di Natale 2020

"Gesù è uno di noi"! In questo
articolo sono raccolte le parole
di papa Francesco pronunciate
in questo tempo di Natale, dalla
catechesi di mercoledì 23
dicembre all'Angelus del 6
gennaio 2021.

06/01/2021

Catechesi di mercoledì 23
dicembre Omelia nella Messa della
notte di Natale Benedizione Urbi et



Orbi Angelus del 26 dicembre
Angelus del 27 dicembre Omelia
nella Messa dell'Epifania Angelus
del 6 gennaio 2021

Angelus del 6 gennaio 2021

Celebriamo oggi la solennità
dell’Epifania, cioè la manifestazione
del Signore a tutte le genti: infatti, la
salvezza operata da Cristo non
conosce confini, è per tutti.
L’Epifania non è un altro mistero, è
sempre lo stesso mistero della
Natività, visto però nella sua
dimensione di luce: luce che illumina
ogni uomo, luce da accogliere nella
fede e luce da portare agli altri nella
carità, nella testimonianza,
nell’annuncio del Vangelo.

La visione di Isaia, riportata nella
Liturgia odierna (cfr 60,1-6), risuona
nel nostro tempo più che mai attuale:



«La tenebra ricopre la terra, nebbia
fitta avvolge i popoli» (v. 2). In questo
orizzonte, il profeta annuncia la luce:
la luce donata da Dio a Gerusalemme
e destinata a rischiarare il cammino
di tutte le genti. Questa luce ha la
forza di attrarre tutti, vicini e lontani,
tutti si mettono in cammino per
raggiungerla (cfr v. 3). È una visione
che apre il cuore, che allarga il
respiro, che invita alla speranza.
Certo, le tenebre sono presenti e
minacciose nella vita di ognuno e
nella storia dell’umanità, ma la luce
di Dio è più potente. Si tratta di
accoglierla perché possa risplendere
a tutti. Ma possiamo domandarci:
dov’è questa luce? Il profeta la
intravedeva da lontano, ma già
bastava a riempire di gioia
incontenibile il cuore di
Gerusalemme.

Dov’è questa luce? L’evangelista
Matteo, a sua volta, raccontando
l’episodio dei Magi (cfr 2,1-12),



mostra che questa luce è il Bambino
di Betlemme, è Gesù, anche se la sua
regalità non da tutti è accettata. Anzi,
alcuni la rifiutano, come Erode. È Lui
la stella apparsa all’orizzonte, il
Messia atteso, Colui attraverso il
quale Dio realizza il suo regno di
amore, il suo regno di giustizia, il suo
regno di pace. Egli è nato non solo
per alcuni ma per tutti gli uomini,
per tutti i popoli. La luce è per tutti i
popoli, la salvezza è per tutti i popoli.

E come avviene questa
“irradiazione”? Come la luce di Cristo
si diffonde in ogni luogo e in ogni
tempo? Ha il suo metodo per
diffondersi. Non lo fa attraverso i
potenti mezzi degli imperi di questo
mondo, che sempre cercano di
accaparrarsene il dominio. No, la
luce di Cristo si diffonde attraverso
l’annuncio del Vangelo. L’annuncio,
la parola, e la testimonianza. E con lo
stesso “metodo” scelto da Dio per
venire in mezzo a noi:



l’incarnazione, cioè il farsi prossimo
all’altro, incontrarlo, assumere la sua
realtà e portare la testimonianza
della nostra fede, ognuno. Solo così la
luce di Cristo, che è Amore, può
risplendere in quanti la accolgono e
attirare gli altri. Non si allarga la luce
di Cristo con le parole soltanto, con
metodi finti, imprenditoriali... No,
no. La fede, la parola, la
testimonianza: così si allarga la luce
di Cristo. La stella è Cristo, ma la
stella possiamo e dobbiamo essere
anche noi, per i nostri fratelli e le
nostre sorelle, come testimoni dei
tesori di bontà e di misericordia
infinita che il Redentore offre
gratuitamente a tutti. La luce di
Cristo non si allarga per proselitismo,
si allarga per testimonianza, per
confessione della fede. Anche per il
martirio.

Dunque, la condizione è accogliere in
sé questa luce, accoglierla sempre di
più. Guai se pensiamo di possederla,



guai se pensiamo soltanto di doverla
solo “gestire”! Anche noi, come i
Magi, siamo chiamati a lasciarci
sempre affascinare, attirare, guidare,
illuminare e convertire da Cristo: è il
cammino della fede, attraverso la
preghiera e la contemplazione delle
opere di Dio, che continuamente ci
riempiono di gioia e di stupore, uno
stupore sempre nuovo. Lo stupore è
sempre il primo passo per andare
avanti in questa luce.

Invochiamo la protezione di Maria
sulla Chiesa universale, affinché
diffonda nel mondo intero il Vangelo
di Cristo, luce di tutte le genti, luce di
tutti i popoli.

Omelia nella Messa di Epifania

L’evangelista Matteo sottolinea che i
Magi, quando giunsero a Betlemme,
«videro il bambino con Maria sua



madre, si prostrarono e lo
adorarono» (Mt 2,11). Adorare il
Signore non è facile, non è un fatto
immediato: esige una certa maturità
spirituale, essendo il punto d’arrivo
di un cammino interiore, a volte
lungo. Non è spontaneo in noi
l’atteggiamento di adorare Dio.
L’essere umano ha bisogno, sì, di
adorare, ma rischia di sbagliare
obiettivo; infatti, se non adora Dio,
adorerà degli idoli – non c’è un punto
di mezzo, o Dio o gli idoli, o per usare
una parola di uno scrittore francese:
“Chi non adora Dio, adora il
diavolo” (Léon Bloy) –, e invece che
credente diventerà idolatra. Ed è
così, aut aut.

Nella nostra epoca è particolarmente
necessario che, sia singolarmente che
comunitariamente, dedichiamo più
tempo all’adorazione, imparando
sempre meglio a contemplare il
Signore. Si è perso un po’ il senso
della preghiera di adorazione,



dobbiamo riprenderlo, sia
comunitariamente sia nella propria
vita spirituale. Oggi, pertanto, ci
mettiamo alla scuola dei Magi, per
trarne alcuni insegnamenti utili:
come loro, vogliamo prostrarci e
adorare il Signore. Adorarlo sul serio,
non come ha detto Erode: “Fatemi
sapere dov’è il posto e io andrò ad
adorarlo”. No, questa adorazione non
va. Sul serio!

Dall’odierna Liturgia della Parola
ricaviamo tre espressioni, che
possono aiutarci a comprendere
meglio che cosa significa essere
adoratori del Signore. Queste
espressioni sono: “alzare gli occhi”,
“mettersi in viaggio” e “vedere”.
Queste tre espressioni ci aiuteranno
a capire cosa significa essere
adoratori del Signore.

La prima espressione, alzare gli
occhi, ce la offre il profeta Isaia. Alla
comunità di Gerusalemme, ritornata



da poco dall’esilio e prostrata dallo
scoraggiamento a causa di tante
difficoltà, il profeta rivolge questo
forte invito: «Alza gli occhi intorno e
guarda» (60,4). È un invito a mettere
da parte stanchezza e lamentele, a
uscire dalle strettoie di una visione
angusta, a liberarsi dalla dittatura
del proprio io, sempre incline a
ripiegarsi su sé stesso e sulle proprie
preoccupazioni. Per adorare il
Signore bisogna anzitutto “alzare gli
occhi”: non lasciarsi cioè
imprigionare dai fantasmi interiori
che spengono la speranza, e non fare
dei problemi e delle difficoltà il
centro della propria esistenza. Ciò
non vuol dire negare la realtà,
fingendo o illudendosi che tutto vada
bene. No. Si tratta invece di guardare
in modo nuovo i problemi e le
angosce, sapendo che il Signore
conosce le nostre situazioni difficili,
ascolta attentamente le nostre
invocazioni e non è indifferente alle
lacrime che versiamo.



Questo sguardo che, malgrado le
vicende della vita, rimane fiducioso
nel Signore, genera la gratitudine
filiale. Quando questo avviene, il
cuore si apre all’adorazione. Al
contrario, quando fissiamo
l’attenzione esclusivamente sui
problemi, rifiutando di alzare gli
occhi a Dio, la paura invade il cuore e
lo disorienta, dando luogo alla
rabbia, allo smarrimento,
all’angoscia, alla depressione. In
queste condizioni è difficile adorare
il Signore. Se si verifica ciò, bisogna
avere il coraggio di rompere il
cerchio delle nostre conclusioni
scontate, sapendo che la realtà è più
grande dei nostri pensieri. Alza gli
occhi intorno e guarda: il Signore ci
invita in primo luogo ad avere
fiducia in Lui, perché Egli si prende
realmente cura di tutti. Se dunque
Dio veste così bene l’erba nel campo,
che oggi c’è e domani si getta nel
forno, quanto di più farà per noi? (cfr
Lc 12,28). Se alziamo lo sguardo al



Signore, e alla sua luce consideriamo
la realtà, scopriamo che Egli non ci
abbandona mai: il Verbo si è fatto
carne (cfr Gv 1,14) e rimane sempre
con noi, tutti i giorni (cfr Mt 28,20).
Sempre.

Quando alziamo gli occhi a Dio, i
problemi della vita non scompaiono,
no, ma sentiamo che il Signore ci dà
la forza necessaria per affrontarli.
“Alzare gli occhi”, allora, è il primo
passo che dispone all’adorazione. Si
tratta dell’adorazione del discepolo
che ha scoperto in Dio una gioia
nuova, una gioia diversa. Quella del
mondo è fondata sul possesso dei
beni, sul successo o su altre cose
simili, sempre con l’“io” al centro.
Invece la gioia del discepolo di Cristo
trova il suo fondamento nella fedeltà
di Dio, le cui promesse non vengono
mai meno, a dispetto delle situazioni
di crisi in cui possiamo venire a
trovarci. Ecco allora che gratitudine
filiale e gioia suscitano l’anelito ad



adorare il Signore, che è fedele e non
ci lascia mai soli.

La seconda espressione che ci può
aiutare è mettersi in viaggio. Alzare
gli occhi [la prima]; la seconda:
mettersi in viaggio. Prima di poter
adorare il Bambino nato a Betlemme,
i Magi dovettero affrontare un lungo
viaggio. Scrive Matteo: «Ecco, alcuni
Magi vennero da oriente a
Gerusalemme e dicevano: “Dov’è
colui che è nato, il re dei Giudei?
Abbiamo visto spuntare la sua stella
e siamo venuti ad adorarlo”» (Mt
2,1-2). Il viaggio implica sempre una
trasformazione, un cambiamento.
Dopo un viaggio non si è più come
prima. C’è sempre qualcosa di nuovo
in chi ha compiuto un cammino: le
sue conoscenze si sono ampliate, ha
visto persone e cose nuove, ha
sperimentato il rafforzarsi della
volontà nel far fronte alle difficoltà e
ai rischi del tragitto. Non si giunge ad
adorare il Signore senza passare



prima attraverso la maturazione
interiore che ci dà il metterci in
viaggio.

Si diventa adoratori del Signore
mediante un cammino graduale.
L’esperienza ci insegna, ad esempio,
che una persona a cinquant’anni
vive l’adorazione con uno spirito
diverso rispetto a quando ne aveva
trenta. Chi si lascia modellare dalla
grazia, solitamente, col passare del
tempo migliora: l’uomo esteriore
invecchia – dice San Paolo –, mentre
l’uomo interiore si rinnova di giorno
in giorno (cfr 2 Cor 4,16),
disponendosi sempre meglio ad
adorare il Signore. Da questo punto
di vista, i fallimenti, le crisi, gli errori
possono diventare esperienze
istruttive: non di rado servono a
renderci consapevoli che solo il
Signore è degno di essere adorato,
perché soltanto Lui appaga il
desiderio di vita e di eternità
presente nell’intimo di ogni persona.



Inoltre, col passare del tempo, le
prove e le fatiche della vita – vissute
nella fede – contribuiscono a
purificare il cuore, a renderlo più
umile e quindi più disponibile ad
aprirsi a Dio. Anche i peccati, anche
la coscienza di essere peccatori, di
trovare cose tanto brutte. “Ma io ho
fatto questo...ho fatto...”: se tu lo
prendi con fede e con pentimento,
con contrizione, ti aiuterà a crescere.
Tutto, tutto aiuta, dice Paolo alla
crescita spirituale, all’incontro con
Gesù, anche i peccati, anche i peccati.
E San Tommaso aggiunge: “etiam
mortalia”, anche i brutti peccati, i
peggiori. Ma se tu lo prendi con
pentimento ti aiuterà in questo
viaggio verso l’incontro con il
Signore e ad adorarlo meglio.

Come i Magi, anche noi dobbiamo
lasciarci istruire dal cammino della
vita, segnato dalle inevitabili
difficoltà del viaggio. Non
permettiamo che le stanchezze, le



cadute e i fallimenti ci gettino nello
scoraggiamento. Riconoscendoli
invece con umiltà, dobbiamo farne
occasione per progredire verso il
Signore Gesù. La vita non è una
dimostrazione di abilità, ma un
viaggio verso Colui che ci ama. Noi
non dobbiamo in ogni passo della
vita far vedere la tessera delle virtù
che abbiamo; con umiltà dobbiamo
andare verso il Signore. Guardando
al Signore, troveremo la forza per
proseguire con gioia rinnovata.

E veniamo alla terza espressione: 
vedere. Alzare gli occhi, mettersi in
cammino, vedere. L’Evangelista
scrive: «Entrati nella casa, videro il
bambino con Maria sua madre, si
prostrarono e lo adorarono» (Mt
2,10-11). L’adorazione era l’atto di
omaggio riservato ai sovrani, ai
grandi dignitari. I Magi, in effetti,
adorarono Colui che sapevano essere
il re dei Giudei (cfr Mt 2,2). Ma, di
fatto, che cosa videro? Videro un



povero bambino con sua madre.
Eppure questi sapienti, venuti da
paesi lontani, seppero trascendere
quella scena così umile e quasi
dimessa, riconoscendo in quel
Bambino la presenza di un sovrano.
Furono cioè in grado di “vedere” al di
là dell’apparenza. Prostrandosi
davanti al Bambino nato a Betlemme,
espressero un’adorazione che era
anzitutto interiore: l’apertura degli
scrigni portati in dono fu segno
dell’offerta dei loro cuori.

Per adorare il Signore bisogna
“vedere” oltre il velo del visibile, che
spesso si rivela ingannevole. Erode e
i notabili di Gerusalemme
rappresentano la mondanità,
perennemente schiava
dell’apparenza. Vedono e non sanno
vedere – non dico che non credono, è
troppo – non sanno vedere perché la
loro capacità è schiava
dell’apparenza e in cerca di
attrattive: essa dà valore soltanto alle



cose sensazionali, alle cose che
attirano l’attenzione dei più. D’altro
canto, nei Magi vediamo un
atteggiamento diverso, che
potremmo definire realismo
teologale – una parola troppo “alta”,
ma possiamo dire così, un realismo
teologale –: esso percepisce con
oggettività la realtà delle cose,
giungendo finalmente alla
comprensione che Dio rifugge da
ogni ostentazione. Il Signore è
nell’umiltà, il Signore è come quel
bambino umile, rifugge
dall’ostentazione, che è proprio il
prodotto della mondanità. Questo
modo di “vedere” che trascende il
visibile, fa sì che noi adoriamo il
Signore spesso nascosto in situazioni
semplici, in persone umili e
marginali. Si tratta dunque di uno
sguardo che, non lasciandosi
abbagliare dai fuochi artificiali
dell’esibizionismo, cerca in ogni
occasione ciò che non passa, cerca il
Signore. Noi perciò, come scrive



l’apostolo Paolo, «non fissiamo lo
sguardo sulle cose visibili, ma su
quelle invisibili, perché le cose
visibili sono di un momento, quelle
invisibili invece sono eterne» (2 Cor
4,18).

Che il Signore Gesù ci renda suoi veri
adoratori, in grado di manifestare
con la vita il suo disegno di amore,
che abbraccia l’intera umanità.
Chiediamo la grazia per ognuno di
noi e per la Chiesa intera, di
imparare ad adorare, di continuare
ad adorare, di esercitare tanto questa
preghiera di adorazione, perché solo
Dio va adorato.

Angelus del 27 dicembre

A pochi giorni dal Natale, la liturgia
ci invita a fissare lo sguardo sulla
Santa Famiglia di Gesù, Maria e
Giuseppe. È bello riflettere sul fatto
che il Figlio di Dio ha voluto aver
bisogno, come tutti i bambini, del
calore di una famiglia. Proprio per



questo, perché è la famiglia di Gesù,
quella di Nazaret è la famiglia-
modello, in cui tutte le famiglie del
mondo possono trovare il loro sicuro
punto di riferimento e una sicura
ispirazione. A Nazaret è germogliata
la primavera della vita umana del
Figlio di Dio, nel momento in cui Egli
è stato concepito per opera dello
Spirito Santo nel grembo verginale di
Maria. Tra le mura ospitali della Casa
di Nazaret si è svolta nella gioia
l’infanzia di Gesù, circondato dalle
premure materne di Maria e dalla
cura di Giuseppe, nel quale Gesù ha
potuto vedere la tenerezza di Dio (cfr
Lett. apost. Patris corde, 2).

Ad imitazione della Sacra Famiglia,
siamo chiamati a riscoprire il valore
educativo del nucleo familiare: esso
richiede di essere fondato sull’amore
che sempre rigenera i rapporti
aprendo orizzonti di speranza. In
famiglia si potrà sperimentare una
comunione sincera quando essa è

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20201208_patris-corde.html


casa di preghiera, quando gli affetti
sono seri, profondi e puri, quando il
perdono prevale sulle discordie,
quando l’asprezza quotidiana del
vivere viene addolcita dalla
tenerezza reciproca e dalla serena
adesione alla volontà di Dio. In
questo modo, la famiglia si apre alla
gioia che Dio dona a tutti coloro che
sanno dare con gioia. Al tempo
stesso, trova l’energia spirituale di
aprirsi all’esterno, agli altri, al
servizio dei fratelli, alla
collaborazione per la costruzione di
un mondo sempre nuovo e migliore;
capace, perciò, di farsi portatrice di
stimoli positivi; la famiglia
evangelizza con l’esempio di vita. È
vero, in ogni famiglia ci sono dei
problemi, e a volte anche si litiga.
“Padre, ho litigato…” – siamo umani,
siamo deboli, e tutti abbiamo a volte
questo fatto che litighiamo in
famiglia. Io vi dirò una cosa: se
litighiamo in famiglia, che non
finisca la giornata senza fare la pace.



“Sì, ho litigato”, ma prima di finire la
giornata, fai la pace. E sai perché?
Perché la guerra fredda del giorno
dopo è pericolosissima. Non aiuta. E
poi, in famiglia ci sono tre parole, tre
parole da custodire sempre:
“permesso”, “grazie”, “scusa”.
“Permesso”, per non essere invadenti
nella vita degli altri. “Permesso:
posso fare qualcosa? Ti sembra che
possa fare questo?”. “Permesso”.
Sempre, non essere invadente.
“Permesso”, la prima parola.
“Grazie”: tanti aiuti, tanti servizi che
ci facciamo in famiglia. Ringraziare
sempre. La gratitudine è il sangue
dell’anima nobile. “Grazie”. E poi, la
più difficile da dire: “Scusa”. Perché
noi sempre facciamo delle cose
brutte e tante volte qualcuno si sente
offeso di questo. “Scusami”,
“scusami”. Non dimenticatevi le tre
parole: “permesso”, “grazie”, “scusa”.
Se in una famiglia, nell’ambiente
familiare ci sono queste tre parole, la
famiglia va bene.



All’esempio di evangelizzare con la
famiglia ci chiama la festa di oggi,
riproponendoci l’ideale dell’amore
coniugale e familiare, così come è
stato sottolineato nell’Esortazione
apostolica Amoris laetitia, di cui
ricorrerà il quinto anniversario di
promulgazione il prossimo 19 marzo.
E ci sarà un anno di riflessione
sull’Amoris laetitia e sarà
un’opportunità per approfondire i
contenuti del documento [19 marzo
2021-giugno 2022].

Queste riflessioni saranno messe a
disposizione delle comunità ecclesiali
e delle famiglie, per accompagnarle
nel loro cammino. Fin d’ora invito
tutti ad aderire alle iniziative che
verranno promosse nel corso
dell’Anno e che saranno coordinate
dal Dicastero per i Laici, la Famiglia e
la Vita. Affidiamo alla Santa Famiglia
di Nazareth, in particolare a San
Giuseppe sposo e padre sollecito,

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.laityfamilylife.va/content/laityfamilylife/it.html
https://www.laityfamilylife.va/content/laityfamilylife/it.html


questo cammino con le famiglie di
tutto il mondo.

La Vergine Maria, alla quale ci
rivolgiamo ora con la preghiera
dell’Angelus, ottenga alle famiglie del
mondo intero di essere sempre più
affascinate dall’ideale evangelico
della Santa Famiglia, così da
diventare fermento di nuova
umanità e di una solidarietà concreta
e universale.

Angelus del 26 dicembre

Ieri il Vangelo parlava di Gesù «luce
vera» venuta nel mondo, luce che
«splende nelle tenebre» e che «le
tenebre non hanno vinta» (Gv 1,9.5).
Oggi vediamo il testimone di Gesù,
santo Stefano, che brilla nelle
tenebre. I testimoni brillano con la
luce di Gesù, non hanno luce propria.
Anche la Chiesa non ha luce propria;



per questo i padri antichi
chiamavano la Chiesa: “il mistero
della luna”. Come la luna non ha luce
propria, i testimoni non hanno luce
propria, sono capaci di prendere la
luce di Gesù e rifletterla. Stefano
viene accusato falsamente e lapidato
brutalmente, ma nel buio dell’odio,
in quel tormento della lapidazione,
lui fa splendere la luce di Gesù: prega
per i suoi uccisori e li perdona, come
Gesù sulla croce. È il primo martire,
cioè il primo testimone, il primo di
una schiera di fratelli e sorelle che,
fino ad oggi, continuano a portare
luce nelle tenebre: persone che
rispondono al male con il bene, che
non cedono alla violenza e alla
menzogna, ma rompono la spirale
dell’odio con la mitezza dell’amore.
Questi testimoni accendono l’alba di
Dio nelle notti del mondo.

Ma come si diventa testimoni?
Imitando Gesù, prendendo luce da
Gesù. Questa è la via per ogni



cristiano: imitare Gesù, prendere la
luce da Gesù. Santo Stefano ci dà
l’esempio: Gesù era venuto per
servire e non per essere servito (cfr 
Mc 10,45), e lui vive per servire e non
per essere servito, e lui viene per
servire: Stefano è stato eletto
diacono, diventa diacono, cioè
servitore, e assiste i poveri alle
mense (cfr At 6,2). Cerca di imitare il
Signore ogni giorno e lo fa anche alla
fine: come Gesù viene catturato,
condannato e ucciso fuori della città
e, come Gesù, prega e perdona.
Mentre viene lapidato dice: «Signore,
non imputare loro questo
peccato» (7,60). Stefano è testimone
perché imita Gesù.

Potrebbe però sorgere una domanda:
servono davvero queste
testimonianze di bontà, quando nel
mondo dilaga la cattiveria? A che
cosa serve pregare e perdonare? Solo
a dare un bell’esempio? Ma a che
serve quello? No, c’è molto di più. Lo



scopriamo da un particolare. Tra
quelli per i quali Stefano pregava e
che perdonava c’era, dice il testo, «un
giovane, chiamato Saulo» (v. 58), che
«approvava la sua uccisione» (8,1).
Poco dopo, per la grazia di Dio, Saulo
si converte, riceve la luce di Gesù, la
accetta, si converte, e diventa Paolo,
il più grande missionario della storia.
Paolo nasce proprio dalla grazia di
Dio, ma attraverso il perdono di
Stefano, attraverso la testimonianza
di Stefano. Ecco il seme della sua
conversione. È la prova che i gesti
d’amore cambiano la storia: anche
quelli piccoli, nascosti, quotidiani.
Perché Dio guida la storia attraverso
il coraggio umile di chi prega, ama e
perdona. Tanti santi nascosti, i santi
della porta accanto, testimoni
nascosti di vita, con piccoli gesti
d’amore cambiano la storia.

Essere testimoni di Gesù vale anche
per noi. Il Signore desidera che
facciamo della vita un’opera



straordinaria attraverso i gesti
ordinari, i gesti di ogni giorno. Lì
dove viviamo, in famiglia, al lavoro,
ovunque, siamo chiamati a essere
testimoni di Gesù, anche solo
donando la luce di un sorriso, luce
che non è nostra: è di Gesù, e anche
solo fuggendo le ombre delle
chiacchiere e dei pettegolezzi. E poi,
quando vediamo qualcosa che non
va, al posto di criticare, sparlare e
lamentarci, preghiamo per chi ha
sbagliato e per quella situazione
difficile. E quando a casa nasce una
discussione, anziché cercare di
prevalere, proviamo a disinnescare;
e a ricominciare ogni volta,
perdonando chi ha offeso. Piccole
cose, ma cambiano la storia, perché
aprono la porta, aprono la finestra
alla luce di Gesù. Santo Stefano,
mentre riceveva le pietre dell’odio,
restituiva parole di perdono. Così ha
cambiato la storia. Anche noi
possiamo cambiare ogni giorno il
male in bene, come suggerisce un bel



proverbio, che dice: «Fai come la
palma: le tirano sassi e lei lascia
cadere datteri».

Oggi preghiamo per quanti soffrono
persecuzioni per il nome di Gesù.
Sono tanti, purtroppo. Sono più che
nei primi tempi della Chiesa.
Affidiamo alla Madonna questi nostri
fratelli e sorelle, che rispondono
all’oppressione con la mitezza e, da
veri testimoni di Gesù, vincono il
male con il bene.

Benedizione Urbi et Orbi

Vorrei far giungere a tutti il
messaggio che la Chiesa annuncia in
questa festa, con le parole del profeta
Isaia: «Un bambino è nato per noi, ci
è stato dato un figlio» (Is 9,5).

È nato un bambino: la nascita è
sempre fonte di speranza, è vita che



sboccia, è promessa di futuro. E
questo Bambino, Gesù, è “nato per
noi”: un noi senza confini, senza
privilegi né esclusioni. Il Bambino
che la Vergine Maria ha dato alla luce
a Betlemme è nato per tutti: è il
“figlio” che Dio ha dato all’intera
famiglia umana.

Grazie a questo Bambino, tutti
possiamo rivolgerci a Dio
chiamandolo “Padre”, “Papà”. Gesù è
l’Unigenito; nessun’altro conosce il
Padre, se non Lui. Ma Lui è venuto
nel mondo proprio per rivelarci il
volto del Padre. E così, grazie a
questo Bambino, tutti possiamo
chiamarci ed essere realmente
fratelli: di ogni continente, di
qualsiasi lingua e cultura, con le
nostre identità e diversità, eppure
tutti fratelli e sorelle.

In questo momento storico, segnato
dalla crisi ecologica e da gravi
squilibri economici e sociali,



aggravati dalla pandemia del
coronavirus, abbiamo più che mai
bisogno di fraternità. E Dio ce la offre
donandoci il suo Figlio Gesù: non una
fraternità fatta di belle parole, di
ideali astratti, di vaghi sentimenti…
No. Una fraternità basata sull’amore
reale, capace di incontrare l’altro
diverso da me, di con-patire le sue
sofferenze, di avvicinarsi e
prendersene cura anche se non è
della mia famiglia, della mia etnia,
della mia religione; è diverso da me
ma è mio fratello, è mia sorella. E
questo vale anche nei rapporti tra i
popoli e le nazioni: fratelli tutti!

Nel Natale celebriamo la luce del
Cristo che viene al mondo e lui viene
per tutti: non soltanto per alcuni.
Oggi, in questo tempo di oscurità e
incertezze per la pandemia,
appaiono diverse luci di speranza,
come le scoperte dei vaccini. Ma
perché queste luci possano
illuminare e portare speranza al



mondo intero, devono stare a
disposizione di tutti. Non possiamo
lasciare che i nazionalismi chiusi ci
impediscano di vivere come la vera
famiglia umana che siamo. Non
possiamo neanche lasciare che il
virus dell’individualismo radicale
vinca noi e ci renda indifferenti alla
sofferenza di altri fratelli e sorelle.
Non posso mettere me stesso prima
degli altri, mettendo le leggi del
mercato e dei brevetti di invenzione
sopra le leggi dell’amore e della
salute dell’umanità. Chiedo a tutti: ai
responsabili degli Stati, alle imprese,
agli organismi internazionali, di
promuovere la cooperazione e non la
concorrenza, e di cercare una
soluzione per tutti: vaccini per tutti,
specialmente per i più vulnerabili e
bisognosi di tutte le regioni del
Pianeta. Al primo posto, i più
vulnerabili e bisognosi!

Il Bambino di Betlemme ci aiuti
allora ad essere disponibili, generosi



e solidali, specialmente verso le
persone più fragili, i malati e quanti
in questo tempo si sono trovati senza
lavoro o sono in gravi difficoltà per le
conseguenze economiche della
pandemia, come pure le donne che
in questi mesi di confinamento
hanno subito violenze domestiche.

Di fronte a una sfida che non conosce
confini, non si possono erigere
barriere. Siamo tutti sulla stessa
barca. Ogni persona è mio fratello. In
ciascuno vedo riflesso il volto di Dio
e in quanti soffrono scorgo il Signore
che chiede il mio aiuto. Lo vedo nel
malato, nel povero, nel disoccupato,
nell’emarginato, nel migrante e nel
rifugiato: tutti fratelli e sorelle!

Nel giorno in cui il Verbo di Dio si fa
bambino, volgiamo lo sguardo ai
troppi bambini che in tutto il mondo,
specialmente in Siria, in Iraq e nello
Yemen, pagano ancora l’alto prezzo
della guerra. I loro volti scuotano le



coscienze degli uomini di buona
volontà, affinché siano affrontate le
cause dei conflitti e ci si adoperi con
coraggio per costruire un futuro di
pace.

Sia questo il tempo propizio per
stemperare le tensioni in tutto il
Medio Oriente e nel Mediterraneo
orientale.

Gesù Bambino risani le ferite
dell’amato popolo siriano, che da
ormai un decennio è stremato dalla
guerra e dalle sue conseguenze,
ulteriormente aggravate dalla
pandemia. Porti conforto al popolo
iracheno e a tutti coloro che sono
impegnati nel cammino della
riconciliazione, in particolare agli
yazidi, duramente colpiti dagli ultimi
anni di guerra. Rechi pace alla Libia
e consenta che la nuova fase dei
negoziati in corso porti alla fine di
ogni forma di ostilità nel Paese.



Il Bambino di Betlemme doni
fraternità alla terra che lo ha visto
nascere. Israeliani e palestinesi
possano recuperare la fiducia
reciproca per cercare una pace
giusta e duratura attraverso un
dialogo diretto, capace di vincere la
violenza e di superare endemici
risentimenti, per testimoniare al
mondo la bellezza della fraternità.

La stella che ha illuminato la notte di
Natale sia guida e incoraggiamento
per il popolo libanese, affinché, nelle
difficoltà che sta affrontando, col
sostegno della Comunità
internazionale non perda la
speranza. Il Principe della Pace aiuti i
responsabili del Paese a mettere da
parte gli interessi particolari e ad
impegnarsi con serietà, onestà e
trasparenza perché il Libano possa
percorrere un cammino di riforme e
proseguire nella sua vocazione di
libertà e di convivenza pacifica.



Il Figlio dell’Altissimo sostenga
l’impegno della comunità
internazionale e dei Paesi coinvolti a
proseguire il cessate-il-fuoco nel
Nagorno-Karabakh, come pure nelle
regioni orientali dell’Ucraina, e a
favorire il dialogo quale unica via
che conduce alla pace e alla
riconciliazione.

Il Divino Bambino allevii la
sofferenza delle popolazioni del
Burkina Faso, del Mali e del Niger,
colpite da una grave crisi umanitaria,
alla cui base vi sono estremismi e
conflitti armati, ma anche la
pandemia e altri disastri naturali;
faccia cessare le violenze in Etiopia,
dove, a causa degli scontri, molte
persone sono costrette a fuggire;
rechi conforto agli abitanti della
regione di Cabo Delgado, nel nord del
Mozambico, vittime della violenza
del terrorismo internazionale; sproni
i responsabili del Sud Sudan, della
Nigeria e del Camerun a proseguire il



cammino di fraternità e di dialogo
intrapreso.

Il Verbo eterno del Padre sia sorgente
di speranza per il Continente
americano, particolarmente colpito
dal coronavirus, che ha esacerbato le
tante sofferenze che lo opprimono,
spesso aggravate dalle conseguenze
della corruzione e del narcotraffico.
Aiuti a superare le recenti tensioni
sociali in Cile e a porre fine ai
patimenti del popolo venezuelano.

Il Re del Cielo protegga le
popolazioni flagellate da calamità
naturali nel sud-est asiatico, in modo
particolare nelle Filippine e in
Vietnam, dove numerose tempeste
hanno causato inondazioni con
ricadute devastanti sulle famiglie che
abitano in quelle terre, in termini di
perdite di vite umane, danni
all’ambiente e conseguenze per le
economie locali.



E pensando all’Asia, non posso
dimenticare il popolo Rohingya:
Gesù, nato povero tra i poveri, porti
speranza nelle loro sofferenze.

Cari fratelli e sorelle,

«Un bambino è nato per noi» (Is 9,5).
È venuto a salvarci! Egli ci annuncia
che il dolore e il male non sono
l’ultima parola. Rassegnarsi alle
violenze e alle ingiustizie vorrebbe
dire rifiutare la gioia e la speranza
del Natale.

In questo giorno di festa rivolgo un
pensiero particolare a quanti non si
lasciano sopraffare dalle circostanze
avverse, ma si adoperano per portare
speranza, conforto e aiuto,
soccorrendo chi soffre e
accompagnando chi è solo.

Gesù è nato in una stalla, ma avvolto
dall’amore della Vergine Maria e di
San Giuseppe. Nascendo nella carne,
il Figlio di Dio ha consacrato l’amore



familiare. Il mio pensiero va in
questo momento alle famiglie: a
quelle che oggi non possono
ricongiungersi, come pure a quelle
che sono costrette a stare in casa. Per
tutti il Natale sia l’occasione di
riscoprire la famiglia come culla di
vita e di fede; luogo di amore
accogliente, di dialogo, di perdono, di
solidarietà fraterna e di gioia
condivisa, sorgente di pace per tutta
l’umanità.

Buon Natale a tutti!

Omelia nella Messa della notte di
Natale

In questa notte si compie la grande
profezia di Isaia: «Un bambino è nato
per noi, ci è stato dato un figlio» (Is
9,5).



Ci è stato dato un figlio. Si sente
spesso dire che la gioia più grande
della vita è la nascita di un bambino.
È qualcosa di straordinario, che
cambia tutto, mette in moto energie
impensate e fa superare fatiche,
disagi e veglie insonni, perché porta
una grande felicità, di fronte alla
quale niente sembra che pesi. Così è
il Natale: la nascita di Gesù è la
novità che ci permette ogni anno di
rinascere dentro, di trovare in Lui la
forza per affrontare ogni prova. Sì,
perché la sua nascita è per noi: per
me, per te, per tutti noi, per ciascuno.
Per è la parola che ritorna in questa
notte santa: «Un bambino è nato per
noi», ha profetato Isaia; «Oggi è nato 
per noi il Salvatore», abbiamo
ripetuto al Salmo; Gesù «ha dato se
stesso per noi» (Tt 2,14), ha
proclamato San Paolo; e l’angelo nel
Vangelo ha annunciato: «Oggi è nato 
per voi un Salvatore» (Lc 2,11). Per
me, per voi.



Ma che cosa vuole dirci questo per
noi? Che il Figlio di Dio, il benedetto
per natura, viene a farci figli
benedetti per grazia. Sì, Dio viene al
mondo come figlio per renderci figli
di Dio. Che dono stupendo! Oggi Dio
ci meraviglia e dice a ciascuno di noi:
“Tu sei una meraviglia”. Sorella,
fratello, non perderti d’animo. Hai la
tentazione di sentirti sbagliato? Dio ti
dice: “No, sei mio figlio!” Hai la
sensazione di non farcela, il timore
di essere inadeguato, la paura di non
uscire dal tunnel della prova? Dio ti
dice: “Coraggio, sono con te”. Non te
lo dice a parole, ma facendosi figlio
come te e per te, per ricordarti il
punto di partenza di ogni tua
rinascita: riconoscerti figlio di Dio,
figlia di Dio. Questo è il punto di
partenza di qualsiasi rinascita. È
questo il cuore indistruttibile della
nostra speranza, il nucleo
incandescente che sorregge
l’esistenza: al di sotto delle nostre
qualità e dei nostri difetti, più forte



delle ferite e dei fallimenti del
passato, delle paure e
dell’inquietudine per il futuro, c’è
questa verità: siamo figli amati. E
l’amore di Dio per noi non dipende e
non dipenderà mai da noi: è amore
gratuito. Questa notte non trova
spiegazione in altra parte: soltanto, la
grazia. Tutto è grazia. Il dono è
gratuito, senza merito di ognuno di
noi, pura grazia. Stanotte, ci ha detto
san Paolo, «è apparsa infatti la grazia
di Dio» (Tt 2,11). Niente è più
prezioso.

Ci è stato dato un figlio. Il Padre non
ci ha dato qualcosa, ma il suo stesso
Figlio unigenito, che è tutta la sua
gioia. Eppure, se guardiamo
all’ingratitudine dell’uomo verso Dio
e all’ingiustizia verso tanti nostri
fratelli, viene un dubbio: il Signore
ha fatto bene a donarci così tanto, fa
bene a nutrire ancora fiducia in noi?
Non ci sopravvaluta? Sì, ci
sopravvaluta, e lo fa perché ci ama



da morire. Non riesce a non amarci.
È fatto così, è tanto diverso da noi. Ci
vuole bene sempre, più bene di
quanto noi riusciamo ad averne per
noi stessi. È il suo segreto per entrare
nel nostro cuore. Dio sa che l’unico
modo per salvarci, per risanarci
dentro, è amarci: non c’è un altro
modo. Sa che noi miglioriamo solo
accogliendo il suo amore
instancabile, che non cambia, ma ci
cambia. Solo l’amore di Gesù
trasforma la vita, guarisce le ferite
più profonde, libera dai circoli viziosi
dell’insoddisfazione, della rabbia e
della lamentela.

Ci è stato dato un figlio. Nella povera
mangiatoia di una buia stalla c’è
proprio il Figlio di Dio. Sorge un’altra
domanda: perché è venuto alla luce
nella notte, senza un alloggio degno,
nella povertà e nel rifiuto, quando
meritava di nascere come il più
grande re nel più bello dei palazzi?
Perché? Per farci capire fino a dove



ama la nostra condizione umana:
fino a toccare con il suo amore
concreto la nostra peggiore miseria.
Il Figlio di Dio è nato scartato per
dirci che ogni scartato è figlio di Dio.
È venuto al mondo come viene al
mondo un bimbo, debole e fragile,
perché noi possiamo accogliere con
tenerezza le nostre fragilità. E
scoprire una cosa importante: come
a Betlemme, così anche con noi Dio
ama fare grandi cose attraverso le
nostre povertà. Ha messo tutta la
nostra salvezza nella mangiatoia di
una stalla e non teme le nostre
povertà: lasciamo che la sua
misericordia trasformi le nostre
miserie!

Ecco che cosa vuol dire che un figlio
è nato per noi. Ma c’è ancora un per,
che l’angelo dice ai pastori: «Questo 
per voi il segno: un bambino adagiato
in una mangiatoia» (Lc 2,12). Questo
segno, il Bambino nella mangiatoia, è
anche per noi, per orientarci nella



vita. A Betlemme, che significa “Casa
del pane”, Dio sta in una mangiatoia,
come a ricordarci che per vivere
abbiamo bisogno di Lui come del
pane da mangiare. Abbiamo bisogno
di lasciarci attraversare dal suo
amore gratuito, instancabile,
concreto. Quante volte invece,
affamati di divertimento, successo e
mondanità, alimentiamo la vita con
cibi che non sfamano e lasciano il
vuoto dentro! Il Signore, per bocca
del profeta Isaia, si lamentava che,
mentre il bue e l’asino conoscono la
loro mangiatoia, noi, suo popolo, non
conosciamo Lui, fonte della nostra
vita (cfr Is 1,2-3). È vero: insaziabili
di avere, ci buttiamo in tante 
mangiatoie di vanità, scordando la
mangiatoia di Betlemme. Quella
mangiatoia, povera di tutto e ricca di
amore, insegna che il nutrimento
della vita è lasciarci amare da Dio e
amare gli altri. Gesù ci dà l’esempio:
Lui, il Verbo di Dio, è infante; non
parla, ma offre la vita. Noi invece



parliamo molto, ma siamo spesso 
analfabeti di bontà.

Ci è stato dato un figlio. Chi ha un
bimbo piccolo, sa quanto amore e
quanta pazienza ci vogliono. Occorre
nutrirlo, accudirlo, pulirlo, prendersi
cura della sua fragilità e dei suoi
bisogni, spesso difficili da
comprendere. Un figlio fa sentire
amati, ma insegna anche ad amare.
Dio è nato bambino per spingerci ad
avere cura degli altri. Il suo tenero
pianto ci fa capire quanto sono
inutili tanti nostri capricci; e ne
abbiamo tanti! Il suo amore
disarmato e disarmante ci ricorda
che il tempo che abbiamo non serve
a piangerci addosso, ma a consolare
le lacrime di chi soffre. Dio prende
dimora vicino a noi, povero e
bisognoso, per dirci che servendo i
poveri ameremo Lui. Da stanotte,
come scrisse una poetessa, «la
residenza di Dio è accanto alla mia.



L’arredo è l’amore» (E. Dickinson, 
Poems, XVII).

Ci è stato dato un figlio. Sei Tu, Gesù,
il Figlio che mi rende figlio. Tu mi
ami come sono, non come mi sogno
di essere; io lo so! Abbracciando Te,
Bambino della mangiatoia,
riabbraccio la mia vita. Accogliendo
Te, Pane di vita, anch’io voglio
donare la mia vita. Tu che mi salvi,
insegnami a servire. Tu che non mi
lasci solo, aiutami a consolare i tuoi
fratelli, perché Tu sai da stanotte
sono tutti miei fratelli.

Catechesi del 23 dicembre

In questa catechesi, nell’imminenza
del Natale, vorrei offrire alcuni
spunti di riflessione in preparazione
alla celebrazione del Natale. Nella
Liturgia della Notte risuonerà
l’annuncio dell’angelo ai pastori:



«Non temete, ecco io vi annuncio una
grande gioia, che sarà di tutto il
popolo: oggi, nella città di Davide, è
nato per voi un Salvatore, che è
Cristo Signore. Questo per voi è il
segno: troverete un bambino avvolto
in fasce, adagiato in una
mangiatoia» (Lc 2,10-12).

Imitando i pastori, anche noi ci
muoviamo spiritualmente verso
Betlemme, dove Maria ha dato alla
luce il Bambino in una stalla, «perché
– dice ancora San Luca – per loro non
c’era posto nell’alloggio» (2,7). Il
Natale è diventato una festa
universale, e anche chi non crede
percepisce il fascino di questa
ricorrenza. Il cristiano, però, sa che il
Natale è un avvenimento decisivo, un
fuoco perenne che Dio ha acceso nel
mondo, e non può essere confuso con
le cose effimere. È importante che
esso non si riduca a festa solamente
sentimentale o consumistica. 
Domenica scorsa ho attirato

https://www.vatican.va/content/francesco/it/angelus/2020/documents/papa-francesco_angelus_20201220.html


l’attenzione su questo problema,
sottolineando che il consumismo ci
ha sequestrato il Natale.

No: il Natale non deve ridursi a festa
solamente sentimentale o
consumistica, ricca di regali e di
auguri ma povera di fede cristiana, e
anche povera di umanità. Pertanto, è
necessario arginare una certa
mentalità mondana, incapace di
cogliere il nucleo incandescente della
nostra fede, che è questo: «Il Verbo si
fece carne e venne ad abitare in
mezzo a noi; e noi abbiamo
contemplato la sua gloria, gloria
come del Figlio unigenito che viene
dal Padre, pieno di grazia e di
verità» (Gv 1,14). E questo è il
nocciolo del Natale, anzi: è la verità
del Natale; non ce n’è un’altra.

Il Natale ci invita a riflettere, da una
parte, sulla drammaticità della storia,
nella quale gli uomini, feriti dal
peccato, vanno incessantemente alla



ricerca di verità, alla ricerca di
misericordia, alla ricerca di
redenzione; e, dall’altra, sulla bontà
di Dio, che ci è venuto incontro per
comunicarci la Verità che salva e
renderci partecipi della sua amicizia
e della sua vita. E questo dono di
grazia: questo è pura grazia, senza
merito nostro. C’è un Santo Padre
che dice: “Ma guardate da questa
parte, dall’altra, di là: cercate il
merito e non troverete altra cosa che
grazia”. Tutto è grazia, un dono di
grazia. E questo dono di grazia lo
riceviamo attraverso la semplicità e
l’umanità del Natale, e può
rimuovere dai nostri cuori e dalle
nostre menti il pessimismo, che oggi
si è diffuso ancor più a causa della
pandemia. Possiamo superare quel
senso di smarrimento inquietante,
non lasciarci sopraffare dalle
sconfitte e dai fallimenti, nella
ritrovata consapevolezza che quel
Bambino umile e povero, nascosto e
inerme, è Dio stesso, fattosi uomo per



noi. Il Concilio Vaticano II, in un
celebre passo della Costituzione sulla
Chiesa nel mondo contemporaneo, ci
dice che questo avvenimento
riguarda ognuno di noi. «Con
l’Incarnazione il Figlio di Dio si è
unito in certo modo ad ogni uomo».
«Ha lavorato con mani d’uomo, ha
pensato con mente d’uomo, ha agito
con volontà d’uomo, ha amato con
cuore d’uomo. Nascendo da Maria
Vergine, Egli si è fatto veramente uno
di noi in tutto simile a noi fuorché
nel peccato» (Cost. past. Gaudium et
spes, 22). Ma Gesù è nato duemila
anni fa, e riguarda me? – Sì, riguarda
te e me, ognuno di noi. Gesù è uno di
noi: Dio, in Gesù, è uno di noi.

Questa realtà ci dona tanta gioia e
tanto coraggio. Dio non ci ha
guardato dall’alto, da lontano, non ci
è passato accanto, non ha avuto
ribrezzo della nostra miseria, non si
è rivestito di un corpo apparente, ma
ha assunto pienamente la nostra

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html


natura e la nostra condizione umana.
Non ha lasciato fuori nulla, eccetto il
peccato: l’unica cosa che Lui non ha.
Tutta l’umanità è in Lui. Egli ha
preso tutto ciò che siamo, così come
siamo. Questo è essenziale per
comprendere la fede cristiana. S.
Agostino, ripensando al suo cammino
di conversione, nelle sue Confessioni
scrive: «Non avevo ancora tanta
umiltà da possedere il mio Dio,
l’umile Gesù, né conoscevo ancora gli
ammaestramenti della sua
debolezza» (Confessioni VII,8). E qual
è la debolezza di Gesù? La
“debolezza” di Gesù è un
“ammaestramento”! Perché ci rivela
l’amore di Dio. Il Natale è la festa
dell’Amore incarnato, dell’amore
nato per noi in Gesù Cristo. Gesù
Cristo è la luce degli uomini che
splende nelle tenebre, che dà senso
all’esistenza umana e alla storia
intera.



Cari fratelli e sorelle, queste brevi
riflessioni ci aiutino a celebrare il
Natale con maggiore consapevolezza.
Ma c’è un altro modo di prepararsi,
che voglio ricordare a voi e me, e che
è alla portata di tutti: meditare un po’
in silenzio davanti al presepe. Il
presepe è una catechesi di quella
realtà, di quello che è stato fatto
quell’anno, quel giorno, che abbiamo
sentito nel Vangelo. Per questo,
l’anno scorso ho scritto una Lettera,
che ci farà bene riprendere. Si
intitola “Admirabile signum”, “Segno
mirabile”. Alla scuola di San
Francesco d’Assisi, possiamo
diventare un po’ bambini rimanendo
a contemplare la scena della Natività,
e lasciare che rinasca in noi lo
stupore per il modo “meraviglioso”
in cui Dio ha voluto venire nel
mondo.

Chiediamo la grazia dello stupore:
davanti a questo mistero, a questa
realtà così tenera, così bella, così

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20191201_admirabile-signum.html


vicina ai nostri cuori, il Signore ci dia
la grazia dello stupore, per
incontrarlo, per avvicinarci a Lui,
per avvicinarci a tutti noi. Questo
farà rinascere in noi la tenerezza.
L’altro giorno, parlando con alcuni
scienziati, si parlava dell’intelligenza
artificiale e dei robot… ci sono robot
programmati per tutti e per tutto, e
questo va avanti. E io dissi loro: “Ma
qual è quella cosa che i robot mai
potranno fare?”. Loro hanno
pensato, hanno fatto delle proposte,
ma alla fine sono rimasti d’accordo
in una cosa: la tenerezza. Questo i
robot non potranno farlo. E questo è
quello che ci porta Dio, oggi: un
modo meraviglioso in cui Dio ha
voluto venire al mondo, e questo fa
rinascere in noi la tenerezza, la
tenerezza umana che è vicina a
quella di Dio. E oggi abbiamo tanto
bisogno di tenerezza, tanto bisogno
di carezze umane, davanti a tante
miserie! Se la pandemia ci ha
costretto a stare più distanti, Gesù,



nel presepe, ci mostra la via della
tenerezza per essere vicini, per
essere umani. Seguiamo questa
strada. Buon Natale!

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/papa-francesco-
gesu-e-uno-di-noi-catechesi-sul-natale/

(01/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/papa-francesco-gesu-e-uno-di-noi-catechesi-sul-natale/
https://opusdei.org/it/article/papa-francesco-gesu-e-uno-di-noi-catechesi-sul-natale/
https://opusdei.org/it/article/papa-francesco-gesu-e-uno-di-noi-catechesi-sul-natale/

	Le parole di papa Francesco nei giorni di Natale 2020

