
opusdei.org

Papa Francesco:
Europa dov'è il tuo
vigore?

All'Europa possiamo
domandare: dov'è il tuo vigore?
Dov'è quella tensione ideale che
ha animato e reso grande la tua
storia? Dov'è il tuo spirito di
intraprendenza curiosa? Dov'è
la tua sete di verità, che hai
finora comunicato al mondo
con passione?

25/11/2014



VISITA DEL SANTO PADRE AL
PARLAMENTO EUROPEO E AL
CONSIGLIO D'EUROPA

DISCORSO DEL SANTO PADRE
FRANCESCO AL CONSIGLIO
D'EUROPA

Strasburgo, Francia, Martedì 25
novembre 2014

Signor Segretario Generale, Signora
Presidente,

Eccellenze, Signore e Signori,

sono lieto di poter prendere la parola
in questo Consesso che vede
radunata una rappresentanza
significativa dell’Assemblea
Parlamentare del Consiglio d'Europa,
i Rappresentanti dei Paesi Membri, i
Giudici della Corte Europea dei
Diritti dell’Uomo, come pure le
diverse Istituzioni che compongono il
Consiglio d'Europa. Di fatto quasi
tutta l'Europa è presente in



quest'aula, con i suoi popoli, le sue
lingue, le sue espressioni culturali e
religiose, che costituiscono la
ricchezza di questo continente. Sono
particolarmente grato al Signor
Segretario Generale del Consiglio
d’Europa, Signor Thorbjørn Jagland,
per il cortese invito e per le gentili
parole di benvenuto che mi ha
rivolto. Saluto poi la Signora Anne
Brasseur, Presidente dell'Assemblea
Parlamentare. Tutti ringrazio di
cuore per l'impegno che profondete e
il contributo che offrite alla pace in
Europa, attraverso la promozione
della democrazia, dei diritti umani e
dello stato di diritto.

Nell'intenzione dei suoi Padri
fondatori, il Consiglio d'Europa, che
quest'anno celebra il suo 65°
anniversario, rispondeva ad una
tensione ideale all'unità che ha, a più
riprese, animato la vita del
continente fin dall'antichità.
Tuttavia, nel corso dei secoli hanno



più volte prevalso le spinte
particolariste, connotate dal
susseguirsi di diverse volontà
egemoniche. Basti pensare che dieci
anni prima di quel 5 maggio 1949, in
cui fu firmato a Londra il Trattato
che istituiva il Consiglio d'Europa,
iniziava il più cruento e lacerante
conflitto che queste terre ricordino,
le cui divisioni sono continuate per
lunghi anni a seguire, allorché la
cosiddetta cortina di ferro tagliava in
due il continente dal Mar Baltico al
Golfo di Trieste. Il progetto dei Padri
fondatori era quello di ricostruire
l'Europa in uno spirito di mutuo
servizio, che ancora oggi, in un
mondo più incline a rivendicare che
a servire, deve costituire la chiave di
volta della missione del Consiglio
d'Europa, a favore della pace, della
libertà e della dignità umana.

La via per la pace



D'altra parte, la via privilegiata per la
pace - per evitare che quanto
accaduto nelle due guerre mondiali
del secolo scorso si ripeta - è
riconoscere nell'altro non un nemico
da combattere, ma un fratello da
accogliere. Si tratta di un processo
continuo, che non può mai essere
dato per raggiunto pienamente. È
proprio quanto intuirono i Padri
fondatori, che compresero che la
pace era un bene da conquistare
continuamente e che esigeva
assoluta vigilanza. Erano consapevoli
che le guerre si alimentano
nell'intento di prendere possesso
degli spazi, cristallizzare i processi
che vanno avanti e cercare di
fermarli; viceversa cercavano la pace
che si può realizzare soltanto
nell'atteggiamento costante di
iniziare processi e portarli avanti.

In tal modo affermavano la volontà
di camminare maturando nel tempo,
perché è proprio il tempo che



governa gli spazi, li illumina, li
trasforma in una catena di continua
crescita, senza vie di ritorno. Perciò
costruire la pace richiede di
privilegiare le azioni che generano
dinamismi nuovi nella società e
coinvolgono altre persone e altri
gruppi che li svilupperanno, fino a
che portino frutto in importanti
avvenimenti storici [1].

Per questa ragione diedero vita a
questo Organismo stabile. Il beato
Paolo VI, alcuni anni dopo, ebbe a
ricordare che «le istituzioni stesse,
che nell'ordine giuridico e nel
concerto internazionale hanno la
funzione ed il merito di proclamare e
conservare la pace, raggiungono il
loro provvido scopo se esse sono
continuamente operanti, se sanno in
ogni momento generare la pace, fare
la pace»[2]. Occorre un costante
cammino di umanizzazione, così che
«non basta contenere le guerre,
sospendere le lotte, (...) non basta



una Pace imposta, una Pace utilitaria
e provvisoria; bisogna tendere a una
Pace amata, libera, fraterna, fondata
cioè sulla riconciliazione degli
animi»[3]. Vale a dire portare avanti i
processi senza ansietà ma certo con
convinzioni chiare e con tenacia.

Per conquistare il bene della pace
occorre anzitutto educare ad essa,
allontanando una cultura del
conflitto che mira alla paura
dell'altro, all'emarginazione di chi
pensa o vive in maniera differente. È
vero che il conflitto non può essere
ignorato o dissimulato, dev'essere
assunto. Ma se rimaniamo bloccati in
esso perdiamo prospettiva, gli
orizzonti si limitano e la realtà stessa
rimane frammentata. Quando ci
fermiamo nella situazione
conflittuale perdiamo il senso
dell'unità profonda della realtà [4],
fermiamo la storia e cadiamo nei
logoramenti interni di contraddizioni
sterili.



Le ferite alla pace

Purtroppo la pace è ancora troppo
spesso ferita. Lo è in tante parti del
mondo, dove imperversano conflitti
di vario genere. Lo è anche qui in
Europa, dove non cessano tensioni.
Quanto dolore e quanti morti ancora
in questo continente, che anela alla
pace, eppure ricade facilmente nelle
tentazioni d'un tempo! È perciò
importante e incoraggiante l'opera
del Consiglio d'Europa nella ricerca
di una soluzione politica alle crisi in
atto.

La pace però è provata anche da
altre forme di conflitto, quali il
terrorismo religioso e internazionale,
che nutre profondo disprezzo per la
vita umana e miete in modo
indiscriminato vittime innocenti.
Tale fenomeno è purtroppo
foraggiato da un traffico di armi
molto spesso indisturbato. La Chiesa
considera che «la corsa agli



armamenti è una delle piaghe più
gravi dell’umanità e danneggia in
modo intollerabile i poveri»[5]. La
pace è violata anche dal traffico degli
esseri umani, che è la nuova
schiavitù del nostro tempo e che
trasforma le persone in merce di
scambio, privando le vittime di ogni
dignità. Non di rado notiamo poi
come tali fenomeni siano legati tra
loro. Il Consiglio d'Europa, attraverso
i suoi Comitati e i Gruppi di Esperti,
svolge un ruolo importante e
significativo nel combattere tali
forme di disumanità.

Tuttavia, la pace non è la semplice
assenza di guerre, di conflitti, di
tensioni. Nella visione cristiana essa
è, nello stesso tempo, dono di Dio e
frutto dell'azione libera e razionale
dell'uomo che intende perseguire il
bene comune nella verità e
nell'amore. «Questo ordine razionale
e morale poggia precisamente sulla
decisione della coscienza degli esseri



umani di un'armonia nei loro
rapporti reciproci, nel rispetto della
giustizia per tutti»[6].

La strada scelta dal Consiglio
d'Europa è anzitutto quella della
promozione dei diritti umani, cui si
lega lo sviluppo della democrazia e
dello stato di diritto. È un lavoro
particolarmente prezioso, con
notevoli implicazioni etiche e sociali,
poiché da un retto intendimento di
tali termini e da una riflessione
costante su di essi dipende lo
sviluppo delle nostre società, la loro
pacifica convivenza e il loro futuro.
Tale studio è uno dei grandi
contributi che l'Europa ha offerto e
ancora offre al mondo intero.

L'immagine del pioppo

In questa sede sento perciò il dovere
di richiamare l'importanza
dell'apporto e della responsabilità
europei allo sviluppo culturale
dell'umanità. Lo vorrei fare partendo



da un'immagine che traggo da un
poeta italiano del Novecento,
Clemente Rebora, che in una delle
sue poesie descrive un pioppo, con i
suoi rami protesi al cielo e mossi dal
vento, il suo tronco solido e fermo e
le profonde radici che s'inabissano
nella terra [7]. In un certo senso
possiamo pensare all'Europa alla
luce di questa immagine.

Nel corso della sua storia, essa si è
sempre protesa verso l'alto, verso
mete nuove e ambiziose, animata da
un insaziabile desiderio di
conoscenza, di sviluppo, di
progresso, di pace e di unità. Ma
l'innalzarsi del pensiero, della
cultura, delle scoperte scientifiche è
possibile solo per la solidità del
tronco e la profondità delle radici
che lo alimentano. Se si perdono le
radici, il tronco lentamente si svuota
e muore e i rami - un tempo
rigogliosi e dritti - si piegano verso
terra e cadono. Qui sta forse uno dei



paradossi più incomprensibili a una
mentalità scientifica isolata: per
camminare verso il futuro serve il
passato, necessitano radici profonde,
e serve anche il coraggio di non
nascondersi davanti al presente e
alle sue sfide. Servono memoria,
coraggio, sana e umana utopia.

D'altra parte - osserva Rebora - «il
tronco s'inabissa ov'è più vero»[8]. Le
radici si alimentano della verità, che
costituisce il nutrimento, la linfa
vitale di qualunque società che
voglia essere davvero libera, umana
e solidale. D’altra parte, la verità fa
appello alla coscienza, che è
irriducibile ai condizionamenti, ed è
perciò capace di conoscere la propria
dignità e di aprirsi all'assoluto,
divenendo fonte delle scelte
fondamentali guidate dalla ricerca
del bene per gli altri e per sé e luogo
di una libertà responsabile [9].

Il pericolo dell'individualismo



Occorre poi tenere presente che
senza questa ricerca della verità,
ciascuno diventa misura di sé stesso
e del proprio agire, aprendo la strada
dell'affermazione soggettivistica dei
diritti, così che al concetto di diritto
umano, che ha di per sé valenza
universale, si sostituisce l'idea di
diritto individualista. Ciò porta ad
essere sostanzialmente incuranti
degli altri e a favorire quella
globalizzazione dell'indifferenza che
nasce dall'egoismo, frutto di una
concezione dell'uomo incapace di
accogliere la verità e di vivere
un'autentica dimensione sociale.

Un tale individualismo rende
umanamente poveri e culturalmente
sterili, perché recide di fatto quelle
feconde radici su cui si innesta
l'albero. Dall'individualismo
indifferente nasce il culto
dell'opulenza, cui corrisponde la
cultura dello scarto nella quale siamo
immersi. Abbiamo di fatto troppe



cose, che spesso non servono, ma
non siamo più in grado di costruire
autentici rapporti umani, improntati
sulla verità e sul rispetto reciproco. E
così oggi abbiamo davanti agli occhi
l'immagine di un'Europa ferita, per le
tante prove del passato, ma anche
per le crisi del presente, che non
sembra più capace di fronteggiare
con la vitalità e energia di un tempo.
Un'Europa un po' stanca, pessimista,
che si sente cinta d'assedio dalle
novità che provengono da altri
continenti.

All'Europa possiamo domandare:
dov'è il tuo vigore? Dov'è quella
tensione ideale che ha animato e reso
grande la tua storia? Dov'è il tuo
spirito di intraprendenza curiosa?
Dov'è la tua sete di verità, che hai
finora comunicato al mondo con
passione?

Dalla risposta a queste domande
dipenderà il futuro del continente.



D'altra parte - per tornare
all'immagine di Rebora - un tronco
senza radici può continuare ad avere
un'apparenza vitale, ma al suo
interno si svuota e muore. L'Europa
deve riflettere se il suo immenso
patrimonio umano, artistico, tecnico,
sociale, politico, economico e
religioso è un semplice retaggio
museale del passato, oppure se è
ancora capace di ispirare la cultura e
di dischiudere i suoi tesori
all'umanità intera. Nella risposta a
tale interrogativo, il Consiglio
d'Europa con le sue istituzioni ha un
ruolo di primaria importanza.

Penso particolarmente al ruolo della
Corte Europea dei Diritti dell'Uomo,
che costituisce in qualche modo la
"coscienza" dell'Europa nel rispetto
dei diritti umani. Il mio auspicio è
che tale coscienza maturi sempre
più, non per un mero consenso tra le
parti, ma come frutto della tensione
verso quelle radici profonde, che



costituiscono le fondamenta sulle
quali hanno scelto di edificare i Padri
fondatori dell'Europa
contemporanea.

Creatività

Insieme alle radici - che occorre
cercare, trovare e mantenere vive
con l'esercizio quotidiano della
memoria, poiché costituiscono il
patrimonio genetico dell'Europa- ci
sono le sfide attuali del continente
che ci obbligano a una creatività
continua, perché queste radici siano
feconde nell'oggi e si proiettino verso
utopie del futuro. Mi permetto di
menzionarne solo due: la sfida della
multipolarità e la sfida della
trasversalità.

Una realtà multipolare

La storia dell'Europa può portarci a
concepirla ingenuamente come una
bipolarità, o al più una tripolarità
(pensiamo all'antica concezione:



Roma - Bisanzio - Mosca), e dentro
questo schema, frutto di riduzionismi
geopolitici egemonici, muoverci
nell'interpretazione del presente e
nella proiezione verso l'utopia del
futuro.

Oggi le cose non stanno così e
possiamo legittimamente parlare di
un'Europa multipolare. Le tensioni –
tanto quelle che costruiscono quanto
quelle che disgregano - si verificano
tra molteplici poli culturali, religiosi
e politici. L'Europa oggi affronta la
sfida di "globalizzare" ma in modo
originale questa multipolarità. Non
necessariamente le culture si
identificano con i Paesi: alcuni di
questi hanno diverse culture e
alcune culture si esprimono in
diversi Paesi. Lo stesso accade con le
espressioni politiche, religiose e
associative.

Globalizzare in modo originale –
sottolineo questo: in modo originale



– la multipolarità comporta la sfida
di un'armonia costruttiva, libera da
egemonie che, sebbene
pragmaticamente sembrerebbero
facilitare il cammino, finiscono per
distruggere l'originalità culturale e
religiosa dei popoli.

Parlare della multipolarità europea
significa parlare di popoli che
nascono, crescono e si proiettano
verso il futuro. Il compito di
globalizzare la multipolarità
dell'Europa non lo possiamo
immaginare con la figura della sfera -
in cui tutto è uguale e ordinato, ma
che risulta riduttiva poiché ogni
punto è equidistante dal centro -, ma
piuttosto con quella del poliedro,
dove l'unità armonica del tutto
conserva la particolarità di ciascuna
delle parti. Oggi l'Europa è
multipolare nelle sue relazioni e
tensioni; non si può né pensare né
costruire l'Europa senza assumere a
fondo questa realtà multipolare.



Trasversalità

L'altra sfida che vorrei menzionare è
la trasversalità. Parto da
un'esperienza personale: negli
incontri con i politici di diversi Paesi
d'Europa ho potuto notare che i
politici giovani affrontano la realtà
da una prospettiva diversa rispetto ai
loro colleghi più adulti. Forse dicono
cose apparentemente simili ma
l’approccio è diverso. Le parole sono
simili, ma la musica è diversa.
Questo si verifica nei giovani politici
dei diversi partiti. Tale dato empirico
indica una realtà dell'Europa odierna
da cui non si può prescindere nel
cammino del consolidamento
continentale e della sua proiezione
futura: tenere conto di questa
trasversalità che si riscontra in tutti i
campi. Ciò non si può fare senza
ricorrere al dialogo, anche inter-
generazionale. Se volessimo definire
oggi il continente, dovremmo parlare
di un'Europa dialogante che fa sì che



la trasversalità di opinioni e di
riflessioni sia al servizio dei popoli
armonicamente uniti.

Assumere questo cammino di
comunicazione trasversale comporta
non solo empatia generazionale
bensì metodologia storica di crescita.
Nel mondo politico attuale
dell'Europa risulta sterile il dialogo
solamente interno agli organismi
(politici, religiosi, culturali) della
propria appartenenza. La storia oggi
chiede la capacità di uscire per
l’incontro dalle strutture che
"contengono" la propria identità al
fine di renderla più forte e più
feconda nel confronto fraterno della
trasversalità. Un'Europa che dialoghi
solamente entro i gruppi chiusi di
appartenenza rimane a metà strada;
c'è bisogno dello spirito giovanile che
accetti la sfida della trasversalità.

In tale prospettiva accolgo con favore
la volontà del Consiglio d'Europa di



investire nel dialogo inter-culturale,
compresa la sua dimensione
religiosa, attraverso gli Incontri sulla
dimensione religiosa del dialogo
interculturale. Si tratta di
un'occasione proficua per uno
scambio aperto, rispettoso e
arricchente tra persone e gruppi di
diversa origine, tradizione etnica,
linguistica e religiosa, in uno spirito
di comprensione e rispetto reciproco.

Tali incontri sembrano
particolarmente importanti
nell'attuale ambiente multiculturale,
[multipolare], alla ricerca di un
proprio volto per coniugare con
sapienza l'identità europea formatasi
nei secoli con le istanze che giungono
dagli altri popoli che ora si
affacciano sul continente.

L'apporto del cristianesimo

In tale logica va compreso l'apporto
che il cristianesimo può fornire oggi
allo sviluppo culturale e sociale



europeo nell'ambito di una corretta
relazione fra religione e società.
Nella visione cristiana ragione e fede,
religione e società, sono chiamate a
illuminarsi reciprocamente,
sostenendosi a vicenda e, se
necessario, purificandosi
scambievolmente dagli estremismi
ideologici in cui possono cadere.
L'intera società europea non può che
trarre giovamento da un nesso
ravvivato tra i due ambiti, sia per far
fronte a un fondamentalismo
religioso che è soprattutto nemico di
Dio, sia per ovviare a una ragione
"ridotta", che non rende onore
all'uomo.

Sono assai numerosi e attuali i temi
in cui sono convinto vi possa essere
reciproco arricchimento, nei quali la
Chiesa cattolica - particolarmente
attraverso il Consiglio delle
Conferenze Episcopali d'Europa
(CCEE) - può collaborare con il
Consiglio d'Europa e dare un



contributo fondamentale.
Innanzitutto vi è, alla luce di quanto
ho detto poc’anzi, l'ambito di una
riflessione etica sui diritti umani, sui
quali la vostra Organizzazione è
spesso chiamata a riflettere. Penso,
in modo particolare, ai temi legati
alla tutela della vita umana,
questioni delicate che necessitano di
essere sottoposte a un esame attento,
che tenga conto della verità di tutto
l'essere umano, senza limitarsi a
specifici ambiti medici, scientifici o
giuridici.

Parimenti sono numerose le sfide del
mondo contemporaneo che
necessitano di studio e di un
impegno comune, a partire
dall'accoglienza dei migranti, i quali
hanno bisogno anzitutto
dell'essenziale per vivere, ma
principalmente che venga
riconosciuta la loro dignità di
persone. Vi è poi tutto il grave
problema del lavoro, soprattutto per



gli alti livelli di disoccupazione
giovanile che si riscontrano in molti
Paesi - una vera ipoteca per il futuro -
ma anche per la questione della
dignità del lavoro.

Auspico vivamente che si instauri
una nuova collaborazione sociale ed
economica, libera da
condizionamenti ideologici, che
sappia far fronte al mondo
globalizzato, mantenendo vivo quel
senso di solidarietà e carità reciproca
che tanto ha segnato il volto
dell'Europa grazie all'opera generosa
di centinaia di uomini, donne - alcuni
dei quali la Chiesa cattolica considera
santi - i quali, nel corso dei secoli, si
sono adoperati per sviluppare il
continente, tanto attraverso l'attività
imprenditoriale che con opere
educative, assistenziali e di
promozione umana. Soprattutto
queste ultime rappresentano un
importante punto di riferimento per
i numerosi poveri che vivono in



Europa. Quanti ce ne sono nelle
nostre strade! Essi chiedono non solo
il pane per sostenersi, che è il più
elementare dei diritti, ma anche di
riscoprire il valore della propria vita,
che la povertà tende a far
dimenticare, e di ritrovare la dignità
conferita dal lavoro.

Infine, tra i temi che chiedono la
nostra riflessione e la nostra
collaborazione c'è la difesa
dell'ambiente, di questa nostra amata
Terra che è la grande risorsa che Dio
ci ha dato e che è a nostra
disposizione non per essere
deturpata, sfruttata e avvilita, ma
perché, godendo della sua immensa
bellezza, possiamo vivere con
dignità.

Signor Segretario, Signora
Presidente, Eccellenze, Signore e
Signori,

Il beato Paolo VI definì la Chiesa
«esperta in umanità»[10]. Nel



mondo, a imitazione di Cristo, essa,
malgrado i peccati dei suoi figli, non
cerca altro che servire e rendere
testimonianza alla verità [11].
Null'altro fuorché questo spirito ci
guida nel sostenere il cammino
dell'umanità.

Con tale disposizione d'animo la
Santa Sede intende continuare la
propria collaborazione con il
Consiglio d'Europa, che riveste oggi
un ruolo fondamentale nel forgiare
la mentalità delle future generazioni
di europei. Si tratta di compiere
assieme una riflessione a tutto
campo, affinché si instauri una sorta
di "nuova agorà", nella quale ogni
istanza civile e religiosa possa
liberamente confrontarsi con le altre,
pur nella separazione degli ambiti e
nella diversità delle posizioni,
animata esclusivamente dal
desiderio di verità e di edificare il
bene comune. La cultura, infatti,
nasce sempre dall'incontro



reciproco, volto a stimolare la
ricchezza intellettuale e la creatività
di quanti ne prendono parte; e
questo, oltre ad essere l'attuazione
del bene, questo è bellezza. Il mio
augurio è che l'Europa, riscoprendo il
suo patrimonio storico e la
profondità delle sue radici,
assumendo la sua viva multipolarità
e il fenomeno della trasversalità
dialogante, ritrovi quella giovinezza
dello spirito che l'ha resa feconda e
grande.

Grazie!

[1] Cfr Evangelii gaudium, 223.

[2] PAOLO VI, Messaggio per l'VIII
Giornata Mondiale della Pace, 8
dicembre 1974.

[3] Ibid.

[4] Cfr Evangelii gaudium, 226.



[5] Catechismo della Chiesa Cattolica,
2329 e Gaudium et spes, 81.

[6] GIOVANNI PAOLO II, Messaggio
per la XV Giornata Mondiale della
Pace, 8 dicembre 1981, 4.

[7] «Vibra nel vento con tutte le sue
foglie / il pioppo severo; / spasima
l'aria in tutte le sue doglie / nell'ansia
del pensiero: / dal tronco in rami per
fronde si esprime/ tutte al ciel tese
con raccolte cime: / fermo rimane il
tronco del mistero, / e il tronco
s'inabissa ov'è più vero»: Il pioppo in:
Canti dell'Infermità, ed. Vanni
Scheiwiller, Milano 1957, 32.

[8] Ibid.

[9] Cfr GIOVANNI PAOLO II, Discorso
all'Assemblea Parlamentare del
Consiglio d'Europa, Strasburgo, 8
ottobre 1988, 4.

[10] Lett. enc. Populorum progressio,
13.



[11] Cfr ibid.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/papa-francesco-
europa-dove-il-tuo-vigore/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/papa-francesco-europa-dove-il-tuo-vigore/
https://opusdei.org/it/article/papa-francesco-europa-dove-il-tuo-vigore/
https://opusdei.org/it/article/papa-francesco-europa-dove-il-tuo-vigore/

	Papa Francesco: Europa dov'è il tuo vigore?

