
opusdei.org

Ora che comincia
l'anno, meditazione
di san Josemaría

Pubblichiamo una meditazione
di san Josemaría contenuta nel
volume "In dialogo con il
Signore", a cura di Luis Cano e
Francesc Castells.

31/12/2023

Ora che comincia l’anno (dicembre
1970)

Tra pochissimo iniziamo un nuovo
anno, figlie e figli miei, e vorrei farvi
alcune considerazioni che vi aiutino



a percorrerlo con garbo. Voglio
trasmettervi un po’ della mia
esperienza, ma preferisco farlo con
parole di san Paolo.

Vi hanno già detto e l’avete letto,
perché è risaputo, che le cose in cui
credo non sono molte. Credo quanto
è giusto e ci credo con tutta l’anima.
Tra le cose in cui credo, credo nella
vostra lealtà. Non faccio che ripetere
ciò che fin dall’inizio facevo
considerare ai ragazzi di san
Raffaele: se qualcuno di voi mi dice
qualcosa, anche se cento notai mi
assicurano unanimi il contrario, non
credo ai notai, credo a voi. Perché so
che siete fragili, come me, ma che
però siete leali. È logico che vi parli
sempre con altrettanta lealtà.

Sapete che il Padre vi apre il cuore
con sincerità. Non credo a quel
proverbio che dice: anno nuovo, vita
nuova. In ventiquattr’ore non si
cambia nulla. Soltanto il Signore, con



la sua grazia, può trasformare in un
attimo Saulo da persecutore dei
cristiani in Apostolo. Lo disarciona,
lo lascia cieco, lo umilia, lo fa andare
da un uomo, Anania[1], perché questi
gli dica che cosa deve fare. E Saulo
era uno dei grandi di Israele, educato
alla cattedra di Gamaliele e in più
cittadino romano[2]. Vi ricordate?
«Civis romanus sum!». Mi piace. Mi
piace che anche voi vi sentiate
cittadini del vostro Paese; con tutti i
diritti, perché adempite a tutti i
doveri.

Credete che, a meno di un grande
miracolo, un uomo pigro, che si
muove di malavoglia, senza agilità,
che non fa ginnastica, possa vincere
una gara sportiva internazionale?
San Paolo si serve di questo
paragone, e io pure. Soltanto se si
lotta ripetutamente, a volte con
successo e altre no, in cose piccole,
che di per sé non sono peccato, che
non hanno una valutazione morale



grave ma sono debolezze umane,
mancanze di amore, mancanze di
generosità; soltanto una persona che
fa ogni giorno ginnastica potrà dire
davvero che, alla fine, avrà una vita
nuova. Soltanto chi fa una ginnastica
spirituale ci riuscirà.

Guardate che cosa dice san Paolo:
«Nolite conformari huic sæculo, sed
reformamini in novitate sensus vestri,
ut probetis quæ sit voluntas Dei bona
et beneplacens et perfecta»[3].
Lasciatevi trasformare, rinnovando il
vostro modo di pensare, per poter
discernere la volontà di Dio, ciò che è
buono, a lui gradito e perfetto, e
mettetelo in pratica.

Non succede forse così nell’esercizio
ginnico continuo, nello sport? Tre
centimetri in più, un decimo di
secondo in meno. Ma, all’improvviso,
un incidente: uno salta e si sloga una
caviglia: che disastro! Forse, perché
si è trascurato, si è appesantito e ha



perso la forma. Figli miei, se quella
creatura, se quell’anima, continua a
lottare, quell’incidente non ha alcuna
importanza. È, tutt’al più, una
mancanza piccola piccola; perché sta
facendo la sua ginnastica per
ottenere un risultato migliore,
applicandosi con sforzo a cose che
sono migliori, di maggior valore: cose
che, se non si fanno, non offendono
Dio, perché non sono peccato. Così, a
poco a poco, senza quasi rendervene
conto, perché non compaia la
superbia, vi trasformerete, ci
trasformeremo, dando un nuovo
senso alla vita: in novitate sensus. E
avremo una vita nuova.

Ognuno di voi lo consideri
nell’orazione personale. Ciascuno ne
ricaverà una luce particolare: alcuni,
molte luci; altri, soltanto qualche
scintilla; qualcuno si addormenterà e
non ne ricaverà nulla ma, quando si
sveglierà, si accorgerà di avere luce
anche lui. Vale la pena, figli miei,



considerare attentamente queste
parole dell’Apostolo.

Se, quando ti tocca saltare, salti come
una gallina, ti scandalizzerai?
Guarda che cosa dice san Pietro:
«Carissimi, nolite peregrinari in
fervore, qui ad tentationem vobis fit,
quasi novi aliquid vobis contingat»[4].
Non vi meravigliate di non essere in
grado di saltare, di non poter
vincere: a noi si addice la sconfitta!
La vittoria è cosa della grazia di Dio.
E non dimenticate che una cosa è
pensare e un’altra, molto diversa,
acconsentire. Questo evita molti
scombussolamenti inutili.

Inoltre, ci risparmiamo molte
stupidaggini dormendo bene, le ore
giuste; mangiando quanto è
necessario, facendo lo sport che
riuscite a fare alla vostra età e
riposando. Vorrei, però, che in ogni
piatto metteste la croce; il che non
significa non mangiare: vuol dire



mangiare un pochino di più di ciò
che non vi piace, un pochino, fosse
anche soltanto un cucchiaino da
caffè, e un pochino di meno di quello
che vi piace, rendendo sempre grazie
a Dio.

Non deve sorprendervi perché voi e
io – io come voi, per lo meno, o forse
di più – abbiamo il fomes peccati, la
tendenza naturale verso tutto ciò che
è peccaminoso. Insisto nel dire che il
peccato della carne non è il più
grave. Ci sono altri peccati più gravi,
anche se, ovviamente, la
concupiscenza va sottomessa. Voi e
io non dobbiamo stupirci nel
riscontrare che, in tutte le cose – non
solo nella sensualità, ma in tutto –,
siamo per natura inclini al male.
Certuni si stupiscono, si riempiono di
superbia e si perdono.

Quando, molti anni fa, confessavo
persone in chiesa, ero solito
comportarmi come i confessori



anziani. Dopo aver ascoltato
carrettate di fango, domandavo: solo
questo, figlio mio? Perché sono
convinto che, se Dio non continua a
tenermi per mano, uno qualsiasi di
quei peccatori sembrerà un pigmeo
nel male in confronto a me, che mi
sento capace di tutti gli errori e di
tutti gli orrori.

Non vi sorprendete di nulla. Evitate
di spaventarvi parlando chiaro
prima; altrimenti, dopo. Questo è un
buon pensiero per cominciare
l’anno.

Figlie e figli miei, fate le cose
seriamente. Riprendete il cammino
adesso. Mi piace molto la parola
cammino perché siamo tutti in
cammino rispetto a Dio; siamo 
viatores, stiamo andando verso il
Creatore da quando siamo venuti al
mondo. Una persona che intraprende
un cammino ha chiaro un fine, un
obiettivo: vuole andare da un posto a



un altro e, di conseguenza, fa di tutto
per giungere incolume a quel fine;
con la sufficiente rapidità, cercando
di non deviare per sentieri laterali,
sconosciuti, con il rischio di trovare
strapiombi e animali feroci.
Camminiamo seriamente, figli miei!
Dobbiamo mettere nelle cose di Dio e
delle anime lo stesso impegno che gli
altri mettono nelle cose della terra:
un gran desiderio di essere santi.

Sappiamo che non ci sono santi in
terra, ma che tutti possiamo avere
desideri efficaci di esserlo; e tu, con
tale desiderio, stai facendo un gran
bene a tutta la Chiesa e in modo
particolare a tutti i tuoi fratelli
nell’Opera. Al tempo stesso, aiuta
molto a essere leale il pensiero che
danneggi grandemente gli altri, se
abbandoni il cammino.

Dio vuole, da voi e da me, ciò che
chiede a una persona normale. La
nostra santità consiste in questo: fare



bene le cose normali. Può succedere,
qualche volta, che uno ottenga la
medaglia d’oro al valor militare, ma
capita raramente. E tenete presente –
non si arrabbino con me i militari –
che i soldati caduti non ricevono
decorazioni: se le prende il loro
capitano. Il sangue del soldato fa
grande il capitano, dice un proverbio
italiano. Voi siete quelli santi, fedeli,
lavoratori, allegri, sportivi, e io
quello che viene applaudito, sebbene
anche gli odi ricadano su di me. Mi
fate un gran bene, ma non
dimenticatelo, figli miei: gli odi se li
piglia il Padre.

Satana non è contento perché, con la
grazia del Signore, vi ho mostrato un
cammino, un modo per andare in
Cielo. Vi ho dato un mezzo per
raggiungere il fine, in modo
contemplativo. Il Signore ci concede
tale contemplazione, che
normalmente notate appena. Dio



non fa distinzioni di trattamento;
offre i mezzi a tutti.

Magari il vostro confessore, o la
persona che riceve la vostra
Confidenza, si accorge di qualcosa
che dovete correggere, e vi darà
alcune indicazioni. Il cammino
dell’Opera è però molto ampio. Lo si
può percorrere tenendosi sulla
destra o sulla sinistra; a cavallo, in
bicicletta; ginocchioni, a quattro
zampe come quando eravate
bambini; e anche lungo la cunetta,
purché non si esca dal cammino.

A ciascuno Dio dà, all’interno della
vocazione generale all’Opus Dei, che
consiste nel santificare nel bel mezzo
della strada il lavoro professionale, il
suo modo speciale per arrivare a
destinazione. Non siamo ritagliati
secondo lo stesso modello, come su
una sagoma. Il nostro spirito è tanto
ampio che ciò che è comune non va
perduto a motivo della legittima



diversità personale, del sano
pluralismo. Nell’Opus Dei non
mettiamo le anime in uno stampo e
poi premiamo; non vogliamo
ingessare nessuno. C’è un comune
denominatore: voler arrivare, e
basta.

Proseguiamo, però, con san Paolo.
Voler giungere alla meta richiede un
contenuto. Il libro della Sapienza
dice che il cuore dello stolto è come
un vaso frantumato[5], spaccato in più
parti, tutto in pezzi. Al suo interno
non può essere contenuta la
Sapienza, perché si spande fuori. In
questo modo, lo Spirito Santo ci dice
che non possiamo essere un vaso
rotto; non possiamo, come il vaso
spaccato, avere una volontà
orientata qua e là, in più direzioni,
bensì una volontà rivolta a un unico
fine: «Porro unum est necessarium!»[6]

Non vi preoccupate se la volontà è un
vaso con punti metallici. Sono molto



amico dei punti, perché ne ho
bisogno. L’acqua non si sparge se ci
sono punti. Quel vaso, rotto e
ricomposto, mi sembra meraviglioso;
è persino elegante, si vede che è
servito a qualcosa. Figli miei, quei
punti testimoniano che avete lottato,
che avete motivi per umiliarvi.
Tuttavia, se non vi rompete è ancora
meglio.

Di certo, dovete avere buona volontà.
Molti anni fa ho scritto che, quando
un recipiente contiene vino buono e
vi si versa buon vino, il vino resta
buono. Lo stesso succede nei vostri
cuori: dovete avere il buon vino delle
nozze di Cana. Se invece nella vostra
anima c’è aceto, anche se vi versano
del buon vino, il vino delle nozze di
Cana, tutto vi sembrerà ripugnante,
perché dentro di voi il buon vino si
trasformerà in aceto. Se reagite male,
ditelo. Non è ragionevole che una
persona che va dal medico per essere



visitata con cura non gli racconti le
sue difficoltà.

Quindi, le nostre attività, i nostri
desideri e i nostri pensieri devono
convergere su un unico fine: «Porro
unum est necessarium!», ripeto.
Eccovi un motivo per lottare
sportivamente. Dobbiamo riportare
tutto a Dio, ma come uomini, non
come Angeli. Non siamo Angeli, e
dunque non stupitevi dei vostri
limiti. È meglio essere uomini che
possono meritare e... soccombere
spiritualmente, morire. In questo
modo ci renderemo conto che tutte le
cose grandi, che il Signore vuol fare
attraverso la nostra miseria, sono
opera sua. Come i discepoli, che
tornarono sbalorditi dei miracoli che
operavano nel nome di Gesù[7], ci
renderemo conto che i frutti non
sono nostri, perché le querce non
fanno limoni. I frutti sono di Dio
Padre, che è stato tanto padre e tanto



generoso da metterli nella nostra
anima.

Pertanto, non dobbiamo
sorprenderci, «quasi novi aliquid
vobis contingat», come se ci capitasse
qualcosa di eccezionale, se sentiamo
agitarsi le passioni – è logico che
succeda, non siamo fatti di pietra – e
neppure meravigliarci se il Signore,
servendosi delle nostre mani, compie
prodigi, il che è pure normale.

Pensate all’esempio di san Giovanni
Battista, quando manda i suoi
discepoli a chiedere al Signore chi
Egli sia. Gesù risponde facendo loro
notare tutti quei miracoli[8].
Ricorderete questo passo del
Vangelo; da oltre quarant’anni l’ho
suggerito alla meditazione dei miei
figli. Questi miracoli il Signore
continua a farli ora, servendosi delle
vostre mani: persone che non
vedevano e che ora vedono; persone
incapaci di parlare, perché avevano



il demonio muto, che se ne liberano e
parlano; persone impossibilitate a
muoversi, paralitici per ciò che
andava al di là delle forze umane,
che escono dall’immobilità e
compiono opere di virtù e di
apostolato. Altri che sembrano vivi e
che sono invece morti, come Lazzaro:
«Iam fœtet, quatriduanus est enim»[9].
Voi, con la grazia divina e con la
testimonianza della vostra vita e
della vostra dottrina, delle vostre
parole prudenti e imprudenti, li
portate a Dio e tornano in vita.

Neppure per questo vi potete
meravigliare: perché siete Cristo, e
Cristo compie queste cose per vostro
mezzo, come le fece attraverso i
primi discepoli. Va bene così, figlie e
figli miei, perché ci si fonda
sull’umiltà, ci toglie la possibilità di
insuperbirci e ci aiuta ad avere
buona dottrina. Conoscere le
meraviglie che Dio opera mediante il
vostro lavoro vi rende efficaci,



risveglia la vostra lealtà e, pertanto,
rafforza la vostra perseveranza.

Termineremo con un testo
dell’Apostolo:«Æmulamini autem
charismata meliora»[10]; aspirate ai
doni migliori, sempre. Figli miei, voi
e io vogliamo comportarci bene,
come piace al Signore. Se a volte le
cose ci riescono un po’ male, non
importa: lottiamo, perché la santità
sta nel lottare.

«Æmulamini charismata meliora»:
desiderate cose migliori, più gradite a
Dio. Non vi accontentate di ciò che
siete dinnanzi a Dio; chiedetegli con
umiltà, attraverso l’Onnipotenza
supplice della Santissima Vergine,
che il Figlio e il Padre ci inviino lo
Spirito Santo, che da loro procede, e
che questi con i suoi doni, in
particolare con il dono della
Sapienza, ci faccia discernere
prontamente e sempre ciò che va e
ciò che non va. Noi, in quanto 



viatores, vogliamo dedicarci a ciò che
va ed evitare ciò che non va.

Custodite questi punti di meditazione
nella mente e nel cuore; vi faranno
molto bene. «Æmulamini charismata
meliora!». Più rapporto con Dio! Più
amore, più spirito di sacrificio! Le
nostre madri non rimpiangono tutta
l’abnegazione con cui si sono spese
per noi; e noi non possiamo
lamentarci di sperimentare un po’
della Croce del Signore: perché non è
più un patibolo, ma un trono
trionfale.

Invocate lo Spirito Santo, e che Dio vi
benedica.

[1] Cfr At 9,3 e ss.

[2] Cfr At 22, 25-28.

[3] Rm 12,2.



[4] 1 Pt 4,12.

[5] Cfr Sir 21,14

[6] Lc 10,42.

[7] Cfr Lc 10,7.

[8] Cfr Mt 11, 4-6.

[9] Gv 11,39.

[10] 1 Cor 12,31.

* * * * *

Josemaría Escrivá, In dialogo con il
Signore a cura di Luis Cano e
Francesc Castells è disponibile sul 
sito delle Edizioni Ares e nei
principali store digitali e fisici.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/ora-che-comincia-

https://www.edizioniares.it/it/prodotti/spiritualita/in-dialogo-con-il-signore
https://opusdei.org/it/article/ora-che-comincia-l-anno-meditazione-di-san-josemaria/
https://opusdei.org/it/article/ora-che-comincia-l-anno-meditazione-di-san-josemaria/


l-anno-meditazione-di-san-josemaria/
(21/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/ora-che-comincia-l-anno-meditazione-di-san-josemaria/

	Ora che comincia l'anno, meditazione di san Josemaría

