
opusdei.org

I novant'anni delle
donne dell'Opus Dei
su Famiglia Cristiana

In questo articolo, pubblicato su
Famiglia Cristiana viene
ripercorsa la storia
fondazionale dell'Opus Dei a
partire dai 90 anni della sezione
femminile dell’Opus Dei.

15/02/2020

«Dalla santità della donna dipende in
gran parte la santità delle persone
che le stanno accanto. Questo ha
sempre ritenuto san Josemaría, con



la ferma convinzione che "la donna è
chiamata ad apportare alla famiglia,
alla società civile, alla Chiesa,
qualche cosa di caratteristico che le è
proprio e che soltanto lei può
dare" (Colloqui, n. 87)».

Così monsignor Fernando Ocáriz,
Prelato dell’Opus Dei, citando il
fondatore, si rivolge ai fedeli della
Prelatura in una lettera datata 5
febbraio 2020. Quest’anno, il 14
febbraio 2020, la sezione femminile
dell’Opus Dei, Prelatura personale
della Chiesa cattolica, compie
novant’anni di vita. La storia
dell’Opus Dei e del suo fondatore,
San Josemaría Escrivá de Balaguer
(1902-1975) è significativa sotto vari
punti di vista e, con l’occasione di
questo anniversario, vale la pena
ripercorrerla.

La Fondazione dell'Opus Dei

San Josemaría Escrivá de Balaguer
nacque a Barbastro, nella provincia



di Huesca in Spagna, il 9 gennaio
1902. Figlio di José, commerciate di
tessuti, e Dolores, ebbe cinque
fratelli: Carmen (1899-1957), Santiago
(1919-1994) e altre tre sorelle più
giovani che morirono in tenera età.
Tutti i figli ricevettero una profonda
educazione cristiana. A causa di un
rovescio economico, nel 1915 gli
Escrivá furono costretti a trasferirsi a
Logroño (provincia di La Rioja,
Spagna settentrionale), più di 200
chilometri a ovest rispetto da
Barbastro, dove il padre trovò un
altro lavoro. In questa città, una
mattina del rigido inverno del 1918,
il giovane Josemaría notò alcune
orme di piedi scalzi lasciate sulla
neve da un frate carmelitano. Questo
episodio lo colpì e lo portò a
chiedersi: «Altri fanno tanti sacrifici
per Dio e per il prossimo: e io, non
sarò capace di offrigli nulla?».
Furono le prime avvisaglie della sua
vocazione: intuì che Dio gli stava
chiedendo qualcosa, anche se a



quell’epoca non riusciva capire
esattamente cosa. Per assecondare
meglio il volere di Dio, decise di farsi
sacerdote. Venne ordinato il 28
marzo 1925 nella chiesa di San Carlo
a Saragozza. Iniziò il suo ministero in
alcune parrocchie rurali e poi, nella
primavera del 1927, con il permesso
dell'arcivescovo, si trasferì a Madrid,
dove intraprese gli studi di diritto e
continuò il suo lavoro di sacerdote,
soprattutto assistendo molte delle
persone più povere e indigenti che
abitavano nelle borgate e visitando i
malati incurabili e i moribondi negli
ospedali.

Fu proprio a Madrid che, il 2 ottobre
1928, divenne chiaro al giovane
sacerdote quello che Dio gli chiedeva
e fondò l’Opus Dei (in italiano “Opera
di Dio”), un’istituzione che ha lo
scopo di contribuire alla missione
evangelizzatrice della Chiesa
incoraggiando nei fedeli cristiani di
tutte le condizioni sociali uno stile di



vita coerente con la fede in tutte le
circostanze oneste in cui si trovano a
vivere, attraverso la santificazione
delle realtà quotidiane (la famiglia,
gli affetti, il lavoro, il riposo…). Due
anni dopo, il 14 febbraio 1930,
mentre stava celebrando la Santa
Messa, nel momento della
comunione, il giovane sacerdote capì
che Dio voleva che nell’Opus Dei ci
fossero anche donne. Prese questa
decisione contro la sua volontà:
inizialmente San Josemaría era
contrario alla presenza femminile
all’interno dell’Opus Dei ma si rese
conto che Dio aveva altri progetti.
Alcuni anni dopo affermò che, se non
vi fossero state donne nell’Opus Dei,
l’istituzione sarebbe stata “monca”.

Donne e uomini normali, santi in
mezzo al mondo

L’Opus Dei nasce alla fine degli anni
Venti del XX secolo, epoca
straordinaria e tragica allo stesso



tempo. La Chiesa è alle prese con la
nascita e la diffusione di ideologie
totalitarie che nel giro di pochi anni
avrebbero insanguinato l’Europa e il
mondo; la Spagna in particolare è
alla vigilia di una sanguinosa guerra
civile che si scatenerà soprattutto
contro la Chiesa, mietendo parecchie
vittime, soprattutto tra i sacerdoti e
religiosi. In questo contesto storico,
un giovane sacerdote, all’epoca non
ancora trentenne, in virtù
dell’ispirazione divina ricevuta il 2
ottobre 1928, inizia a predicare a
tutti che alla perfezione cristiana,
cioè alla santità, sono chiamati
tutti i fedeli di ogni ordine e grado.
Tutti nella Chiesa, nessuno escluso
(sacerdoti, laici, religiosi, ognuno nel
suo ambito), hanno l’obbligo di
santificarsi e di fare apostolato,
cioè di far conoscere Cristo agli altri.
Ogni situazione umana onesta può e
deve diventare materia di santità. Il
lavoro, la vita familiare, l’amore
umano, i rapporti di amicizia, il



divertimento, il riposo, ogni
situazione umana, purché
moralmente lecita, può e deve
essere ricondotta a Dio perché non
c’è ambito umano buono che a Dio
non interessi. Tutti i cristiani,
insomma, possono salvarsi l’anima
non nonostante il loro vivere nel
mondo, ma in virtù del loro vivere
nel mondo. Questa chiamata
universale alla santità può
realizzarsi senza la necessità di
cambiare stato di vita (cioè senza
che sia necessario prendere i voti) se
questa non è la volontà di Dio sulla
singola persona. Contro il pericolo
del male che c’è nel mondo, e che
ognuno si porta dentro, la Chiesa,
assistita dallo Spirito Santo, fornisce
a tutti i fedeli i mezzi soprannaturali
necessari (sacramenti, preghiera,
formazione dottrinale) per poter
crescere nella vita interiore e vincere
nella lotta quotidiana contro i propri
difetti. Mancano ancora più di
trent’anni all’inizio del Concilio



Vaticano II, che farà propri questi
aspetti riproponendoli a tutta la
cristianità, e queste considerazioni,
solo apparentemente banali ed oggi
ormai acquisite dalla gran parte dei
fedeli, sono per quei tempi
«rivoluzionarie». Il fatto che ogni
cristiano possa trovare Dio non solo
partecipando alle funzioni religiose
ma anche, per esempio, svolgendo
con impegno e onestà il proprio
mestiere e vivendo le virtù umane e
soprannaturali, è un qualcosa che
«rompe gli schemi» rispetto ad una
certa concezione miope e limitata
della vita cristiana. Questi concetti,
molti chiari e vissuti
quotidianamente dai cristiani dei
primi tempi, con il passare dei secoli
si erano in una certa misura
“appannati” e la riflessione teologica
e la prassi pastorale si erano
concentrati su altri aspetti del
Vangelo.



Nel 1928, nell’ambito del Diritto
canonico, ancora non esisteva una
figura giuridica capace di
accogliere una realtà come l’Opus
Dei. Non si tratta solo di una
questione riservata agli addetti ai
lavori: nella Chiesa ogni istituzione,
per poter vivere correttamente il
proprio carisma, ha bisogno di
un’adeguata configurazione
giuridica. La nuova realtà era
profondamente differente dalle
congregazioni religiose o dalle
semplici associazioni di fedeli
all’epoca esistenti. Sarà poi il Concilio
Vaticano II che, all’interno del
Decreto Presbyterorum ordinis,
prevederà l’istituzione delle 
Prelature personali, realtà
analoghe e complementari alle
diocesi e che possono essere create
per l’attuazione di peculiari
iniziative pastorali in favore di
particolari gruppi sociali in certe
regioni o nazioni o in tutto il
mondo. Nel corso degli anni, l’Opus



Dei riceverà varie approvazioni
giuridiche a livello diocesano e dalla
Santa Sede, fino al 28 novembre
1982, quando verrà eretta in
Prelatura personale da parte di San
Giovanni Paolo II.

Le donne, colonne della società... e
della Chiesa

Dal mese di febbraio del 1930, San
Josemaría iniziò quindi a diffondere
il messaggio della santificazione
della vita ordinaria anche alle donne
che seguiva spiritualmente. Le
condizioni storiche e sociali del
tempo erano molto diverse da quelle
attuali: erano poche le donne che
avevano un loro lavoro professionale
e che studiavano all’università e, in
generale, avevano comunque poche
possibilità di azione nella società e
nella vita pubblica. La prima donna a
chiedere l’ammissione all’Opus Dei
nel 1937 fu Lola Fisac (1909-2005)
che conobbe San Josemaría e l’Opus



Dei grazie alle lettere che il fondatore
scriveva a suo fratello. Tra le prime
donne che seguirono San Josemaría
vi erano anche Nisa González
Guzmán, all’epoca 33 anni, che
chiese l’ammissione all’Opus Dei nel
1941; Encarnita Ortega, giovane poco
più che ventenne, dal carattere
solare, ottimista ed entusiasta; e
anche Guadalupe Ortiz de Landázuri
(1916-1975), insegnante e ricercatrice
di Scienze Chimiche, prima fedele
laica della Prelatura ad essere
beatificata il 18 maggio 2019.

San Josemaría non nascose mai la
sua ammirazione per il ruolo della
donna nella Chiesa e nella società e
mise in guardia sia le donne sia gli
uomini dal contrapporre gli impegni
familiari a quelli professionali.
Soprattutto incoraggiò sempre tutti
ad acquisire la necessaria
formazione umana e professionale,
anche in tempi nei quali le donne
non erano su questi aspetti



adeguatamente considerate.
All’interno del libro Colloqui, che
raccoglie sette interviste che il
fondatore dell’Opus Dei concesse tra
il 1966 e il 1968 a varie testate
internazionali, parlando del ruolo
della donna nella società, San
Josemaria afferma che «La donna è
chiamata ad apportare alla famiglia,
alla società civile, alla Chiesa,
qualche cosa di caratteristico che le è
proprio e che solo lei può dare: la sua
delicata tenerezza, la sua
instancabile generosità, il suo amore
per la concretezza, il suo estro, la sua
capacità di intuizione, la sua pietà
profonda e semplice, la sua tenacia...
La femminilità non è autentica se
non sa cogliere la bellezza di questo
insostituibile apporto e non ne fa vita
della propria vita».

In particolare, sul ruolo delle donne
all’interno della Chiesa, il fondatore
dell’Opus Dei mise in guardia contro
il pericolo del clericalismo, in linea



con quanto oggi ricorda spesso papa
Francesco, chiarendo ad esempio la
modalità corretta con la quale il
genio femminile può contribuire alla
crescita delle strutture ecclesiastiche,
contributo che San Josemaría
considerava “imprescindibile”:
«Voglio […] far notare» diceva «che
c'è chi vorrebbe imporre una
riduzione ingiustificata di tale
collaborazione; e mi preme rilevare
che il comune cristiano, sia uomo o
donna, può svolgere la propria
missione specifica, anche quella che
gli spetta all'interno della struttura
ecclesiale, solo a condizione di non
clericalizzarsi, di continuare cioè ad
essere secolare, ad essere persona
che con normalità vive nel mondo e
partecipa alle vicende del mondo».

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it/article/novant-anni-delle-donne-dell-opus-dei-su-famiglia-cristiana/


opusdei.org/it/article/novant-anni-delle-
donne-dell-opus-dei-su-famiglia-

cristiana/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/novant-anni-delle-donne-dell-opus-dei-su-famiglia-cristiana/
https://opusdei.org/it/article/novant-anni-delle-donne-dell-opus-dei-su-famiglia-cristiana/
https://opusdei.org/it/article/novant-anni-delle-donne-dell-opus-dei-su-famiglia-cristiana/

	I novant'anni delle donne dell'Opus Dei su Famiglia Cristiana

