
opusdei.org

Per me, vivere è
Cristo (I): Nella
gioiosa speranza di
Cristo

Lasciarci toccare dall’amore di
Dio, lasciarci guardare da
Cristo: la speranza ci apre un
mondo, perché si basa su ciò
che Dio vuol fare in noi.

31/07/2017

Che cosa rende preziosa la vita? Che
cosa rende preziosa la mia vita? Nel
mondo di oggi la risposta a questa
domanda ruota spesso attorno a due



poli: il successo che uno è capace di
raggiungere e l’opinione che gli altri
hanno di lui. Non si tratta,
chiaramente, di questioni banali:
l’opinione altrui ha una serie di
conseguenze nella vita familiare,
sociale, professionale; e il successo è
l’aspettativa logica di ciò che
abbiamo per le mani: nessuno si
mette a fare qualcosa con l’obiettivo
di fare fiasco. Tuttavia, di fatto, certe
volte nella vita vi sono piccole o non
tanto piccole sconfitte, oppure
succede che gli altri si formino di noi
un’opinione nella quale forse non ci
riconosciamo.

L’esperienza dell’insuccesso, del
discredito, o la consapevolezza della
propria incapacità – e non solo nel
mondo del lavoro ma anche
nell’impegno a vivere una vita
cristiana – possono portare qualcuno
allo scoraggiamento, all’avvilimento
e, alla fine, alla disperazione. Oggi è
più forte che in altre epoche la



pressione ad avere successo a diversi
livelli, ad essere qualcuno, o almeno
a poter dire che si è qualcuno. In
realtà, più che su ciò che uno è –
figlio, madre, fratello, nonna –, i
riflettori sono puntati su ciò che uno
è capace di fare. Per questo oggi si è
più vulnerabili ai diversi tipi di
sconfitte che la vita è solita originare:
rovesci che prima si accettavano o si
superavano tranquillamente, spesso
oggi provocano una tristezza o una
frustrazione di fondo sin da molto
giovani. In un mondo dalle tante
aspettative e dalle tante delusioni è
ancora possibile vivere, come
proponeva san Paolo, «lieti nella
speranza» (Rm 12, 12)?

Nella sua lettera di febbraio il prelato
dell’Opus Dei fissa lo sguardo verso
l’unica risposta veramente lucida a
questa domanda; una risposta che
s’innalza con un sì deciso: «fa, o
Signore, che grazie alla fede nel tuo
Amore viviamo ogni giorno con un



amore sempre nuovo, in una gioiosa
speranza»[1]. Anche se a volte la
disperazione può sembrare meno
sincera, lo è solo se si chiudono gli
occhi all’Amore di Dio e alla sua
continua vicinanza. Lo ricordava
Papa Francesco in una delle sue
catechesi sulla speranza: «La
speranza cristiana è solida, ecco
perché non delude [...]. Non è
fondata su quello che noi possiamo
fare o essere, e nemmeno su ciò in
cui noi possiamo credere. Il suo
fondamento, cioè il fondamento della
speranza cristiana, è ciò che di più
fedele e sicuro possa esserci, vale a
dire l’amore che Dio stesso nutre per
ciascuno di noi. E’ facile dire: Dio ci
ama. Tutti lo diciamo. Ma [...] ognuno
di noi è capace di dire: sono sicuro
che Dio mi ama? Non è tanto facile
dirlo. Ma è vero»[2].

La grande speranza



Nella sua predicazione e nelle sue
conversazioni spesso san Josemaría
cercava di dare uno sguardo alla vita
dei primi cristiani. La fede era per
loro, più che una dottrina da
accettare o un modello di vita da
realizzare, il dono di una vita nuova:
il dono dello Spirito Santo, che era
stato diffuso nelle loro anime dopo la
risurrezione di Cristo. Per i primi
cristiani la fede in Dio era oggetto di
esperienza e non solo di adesione
intellettuale: Dio era Qualcuno
realmente presente nel loro cuore.
San Paolo scriveva ai fedeli di Efeso,
riferendosi alla loro vita prima che
conoscessero il Vangelo: «in quel
tempo eravate senza Cristo, esclusi
dalla cittadinanza d’Israele, estranei
ai patti della promessa, senza
speranza e senza Dio in questo
mondo» (Ef 2, 12). Con la fede,
invece, avevano ricevuto la speranza,
una speranza che «non delude,
perché l’amore di Dio è stato
riversato nei nostri cuori per mezzo



dello Spirito Santo che ci è stato
dato» (Rm 5, 5).

Dopo venti secoli Dio continua a
chiamarci a questa «grande
speranza», che relativizza tutte le
altre speranze e le altre delusioni.
«Noi abbiamo bisogno delle speranze
– più piccole o più grandi – che,
giorno per giorno, ci mantengono in
cammino. Ma senza la grande
speranza, che deve superare tutto il
resto, esse non bastano. Questa
grande speranza può essere solo Dio,
che abbraccia l'universo e che può
proporci e donarci ciò che, da soli,
non possiamo raggiungere»[3].

È bene domandarci se ci siamo
abituati alla realtà di un Dio che
salva – un Dio che viene a riempirci
di speranza –, fino al punto di non
percepire a volte in essa nient’altro
che un’idea, priva di una forza reale
sulla nostra vita. La Croce, che
sembrava una grande sconfitta agli



occhi di coloro che speravano in
Gesù, si è trasformata con la
Risurrezione nella vittoria più
decisiva della storia. Decisiva, perché
non si tratta di un successo limitato a
Gesù: con lui vinciamo tutti. «Questa
è la vittoria che ha sconfitto il
mondo: la nostra fede» nel
Risuscitato (1 Gv 5, 4). I discepoli di
Emmaus guardavano al passato con
nostalgia. «Noi speravamo»,
dicevano (Lc 24, 21): non sapevano
che Gesù camminava con loro, che
apriva loro un futuro appassionante,
a prova di qualunque altra
delusione. «Ravviva la tua fede. –
Cristo non è una figura del passato.
Non è un ricordo che si perde nella
storia. È vivo! “Iesus Christus heri et
hodie, ipse et in saecula” [...] Gesù
Cristo ieri, oggi e sempre!»[4].

Lasciamoci toccare dall’Amore di
Dio



San Paolo descriveva così la radice
della vita Cristiana: «Sono stato
crocifisso con Cristo e non sono più
io che vivo, ma Cristo vive in me.
Questa vita che vivo nella carne io la
vivo nella fede del Figlio di Dio, che
mi ha amato e ha dato se stesso per
me» (Gal 2, 20). Per l’Apostolo il
cristianesimo consiste prima di tutto
nel fatto che Cristo è morto per noi, è
risuscitato e, dal Cielo, ha inviato ai
nostri cuori il suo Spirito Santo, che
ci trasforma e ci apre gli occhi a una
vita nuova. «Chi viene toccato
dall'amore comincia a intuire che
cosa propriamente sarebbe “vita”.
Comincia a intuire che cosa vuole
dire la parola speranza»[5]. Come la
samaritana, Maria Maddalena,
Nicodemo, Dima, i discepoli di
Emmaus, Gesù ci suggerisce un modo
nuovo di guardare: di guardare noi
stessi, gli altri, Dio. Solo grazie a
questo nuovo sguardo che Dio ci
rivolge acquistano un senso lo sforzo
per migliorare e la lotta per imitarlo:



presi per se stessi, sarebbero uno
«sforzo vano» (Qo 2, 11).

Morendo sulla Croce «per noi uomini
e per la nostra salvezza»[6], Cristo ci
ha liberati da una vita di relazione
con Dio basata su precetti e limiti
negativi, e ci ha liberati per una vita
fatta di Amore: «vi siete rivestiti
dell’uomo nuovo, che si rinnova per
una piena conoscenza ad immagine
del suo Creatore» (Col 3, 10). Si tratta,
dunque, di conoscere l’Amore di Dio
e di lasciarsi toccare da Lui, per
riprendere – grazie a questa
esperienza - il cammino della santità.
Trovare Dio e lasciarci trasformare
da Lui è l’essenziale. Il Prelato
dell’Opus Dei lo ha ricordato, poco
dopo la sua elezione: «Quali sono le
priorità che il Signore ci presenta in
questo momento storico del mondo,
della Chiesa e dell’Opera? La risposta
è chiara: prima di tutto, curare con
una delicatezza di innamorati la
nostra unione con Dio, partendo



dalla contemplazione di Gesù Cristo,
volto della Misericordia del Padre. Il
programma di san Josemaría sarà
sempre valido: “Cerca Cristo, trova
Cristo, ama Cristo”»[7]. L’unione con
Dio ci permette di vivere la Vita che
Egli ci offre. Cercare il volto di Cristo
e lasciarci guardare da Lui è uno
splendido cammino per
approfondire questa vita di Amore.

Lasciarci guardare da Cristo

Gesù Cristo è il volto della
Misericordia di Dio, perché in Lui Dio
ci parla con un linguaggio alla nostra
portata; un linguaggio di scala
umana che va incontro alla sete di un
amore fuori da ogni misura che Egli
stesso ha messo in ciascuno di noi. «E
tu, [...] hai mai sentito posare su di te
questo sguardo d’amore infinito, che
al di là di tutti i tuoi peccati, limiti e
fallimenti, continua a fidarsi di te e
guardare la tua esistenza con
speranza? Sei consapevole del valore



che hai al cospetto di un Dio che per
amore ti ha dato tutto? Come ci
insegna san Paolo, “Dio dimostra il
suo amore verso di noi nel fatto che,
mentre eravamo ancora peccatori,
Cristo è morto per noi” (Rm 5, 8). Ma
capiamo davvero la forza di queste
parole?»[8].

Per scoprire il volto di Gesù è
necessario ricorrere al cammino
dell’adorazione e della
contemplazione: «Che dolce è stare
davanti a un crocifisso, o in
ginocchio davanti al Santissimo, e
semplicemente essere davanti ai suoi
occhi! Quanto bene ci fa lasciare che
Egli torni a toccare la nostra
esistenza e ci lanci a comunicare la
sua nuova vita!»[9]. Si tratta, come
diceva il Papa in una occasione
diversa, di «guardare Dio, ma
soprattutto di sentirsi guardato da
Lui»[10]. Sembra semplice: lasciarsi
guardare, semplicemente essere alla
presenza di Dio..., ma è certo che ci



costa terribilmente in un mondo,
come il nostro, iperattivo e saturo di
stimoli. Per questo è necessario
chiedere a Dio il dono di entrare nel
suo silenzio e di lasciarsi guardare da
Lui: convincersi, in definitiva, che
stare alla sua presenza è già una
preghiera meravigliosa e
straordinariamente efficace, anche
quando da essa non traessimo
nessun proposito immediato. La
contemplazione del volto di Cristo ha
in se stessa un potere trasformatore
che non possiamo misurare con i
nostri criteri umani. «Io pongo
sempre innanzi a me il Signore, sta
alla mia destra, non posso vacillare.
Di questo gioisce il mio cuore, esulta
la mia anima; anche il mio corpo
riposa al sicuro» (Sal 15 [16], 8-9).

Il volto di Gesù è anche il volto del
Crocifisso. Nel constare la nostra
debolezza, potremmo pensare, con
un criterio esclusivamente umano,
che lo abbiamo deluso: che non



possiamo rivolgerci a Lui, come se
non fosse accaduto nulla. Eppure,
queste obiezioni tratteggiano
soltanto una caricatura dell’Amore di
Dio. «Vi è una falsa ascetica che
presenta il Signore sulla Croce torvo,
ribelle. Un corpo contorto che
sembra minacciare gli uomini: mi
avete schiantato, ma io vi getterò
addosso i miei chiodi, la mia croce, le
mie spine. Questi tali non conoscono
lo spirito di Cristo. Ha sofferto
quanto ha potuto – ed, essendo Dio,
poteva molto! –; ma amava più di
quanto soffrisse... E dopo la morte,
permise che una lancia aprisse
un’altra piaga, perché tu e io
trovassimo rifugio accanto al suo
Cuore amabilissimo»[11].

Come comprendeva bene nostro
Padre l’Amore che irradia il volto di
Gesù! Dalla Croce ci guarda e ci dice:
«Ti conosco perfettamente. Prima di
morire ho potuto vedere tutte le tue
debolezze e le tue viltà, tutte le tue



cadute e i tuoi tradimenti... e,
conoscendoti tanto bene, così come
sei, ho giudicato che vale la pena
dare la vita per te». Quello di Cristo è
uno sguardo amoroso, affermativo,
che vede il bene che c’è in noi – il
bene che siamo – e che Egli stesso ci
ha concesso chiamandoci alla vita.
Un bene degno di Amore; meglio
ancora, degno dell’Amore più grande
(cfr. Gv 3, 16; 15, 13).

Camminare con Cristo lasciando
traccia nel mondo

Lo sguardo di Gesù ci aiuterà a
reagire con speranza alle cadute, agli
scivoloni, alla mediocrità. Non si
tratta semplicemente del fatto che
siamo buoni così come siamo, ma che
Dio conta su ognuno di noi per
trasformare il mondo e riempirlo del
suo Amore. Anche questa chiamata è
contenuta nello sguardo amoroso di
Cristo. «Mi dirai: Padre, ma io sono
molto limitato, sono peccatore, cosa



posso fare? Quando il Signore ci
chiama non pensa a ciò che siamo, a
ciò che eravamo, a ciò che abbiamo
fatto o smesso di fare. Al contrario:
nel momento in cui ci chiama, Egli
sta guardando tutto quello che
potremmo fare, tutto l’amore che
siamo capaci di contagiare. Lui
scommette sempre sul futuro, sul
domani. Gesù ti proietta
all’orizzonte, mai al museo»[12].

Quello di Cristo è lo sguardo
dell’Amore, che rafforza sempre
colui che ha davanti ed esclama: «È
bene che tu esista! Che meraviglia
averti qui!»[13]. Allo stesso tempo,
conoscendoci perfettamente, conta
su di noi. Scoprire questa duplice
attestazione di Dio è il modo migliore
di recuperare la speranza e sentirci
di nuovo attratti dal cammino in su,
verso l’Amore, e lanciati poi nel
mondo intero. Questa, in fin dei
conti, è la nostra certezza più ferma:
Cristo è morto per me, perché



credeva che valeva la pena farlo;
Cristo, che mi conosce, confida in me.
Per questo l’Apostolo esclamava: «Se
Dio è per noi, chi sarà contro di noi?
Egli che non ha risparmiato il
proprio Figlio, ma lo ha dato per tutti
noi, come non ci donerà ogni cosa
insieme con lui?» (Rm 8, 31-32).

Da questa certezza nascerà il nostro
desiderio di riprendere il cammino,
di lanciarci nel mondo intero per
lasciarvi la traccia di Cristo. Sapendo
che spesso inciamperemo, che non
sempre riusciremo a realizzare
quello che ci proponiamo..., ma che,
in definitiva, non è questo ciò che
conta. Importa, invece, andare
avanti, con lo sguardo fissato in
Cristo: «expectantes beatam spem»,
svegli e attenti alla sua gioiosa
speranza[14]. Egli è colui che ci salva
e che conta su di noi per riempire il
mondo di pace e di gioia. «Dio ci ha
creati per essere in piedi. C’è una
bella canzone che cantano gli alpini



quando salgono su. La canzone dice
così: “Nell’arte di salire, l’importante
non è non cadere, ma non rimanere
caduto!”»[15]. In piedi. Lieti. Sicuri.
In cammino. Con il compito di
incendiare «tutti i cammini della
terra con il fuoco di Cristo» che
portiamo nel cuore[16].

Lucas Buch

________________________________

[1] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 14-
II-2017, n. 33.

[2] Papa Francesco, Udienza
generale, 15-II-2017.

[3] Benedetto XVI, Enc. Spe Salvi (30-
XI-2007), n. 31.

[4] San Josemaría, Cammino, n. 584.



[5] Benedetto XVI, Enc. Spe Salvi, (30-
XI-2007), n. 27

[6] Messale Romano, Simbolo niceno-
costantinopolitano.

[7] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 14-
II-2017, n. 30; cfr. san Josemaría,
Cammino, n. 382.

[8] Papa Francesco, Messaggio, 15-
VIII-2015.

[9] Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
Gaudium (26-XI-2013), n. 264.

[10] S. Rubin - F. Ambrogetti, El Papa
Francisco. Conversaciones con Jorge
Bergoglio, Ediciones B, Barcellona
2013, p. 54.

[11] San Josemaría, Via Crucis, XII
stazione, n. 3.

[12] Papa Francesco, Veglia di
preghiera, 30-VII-2016.



[13] Cfr. J. Pieper, Las Virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid 2012,
435-444.

[14] Messale Romano, Rito della
Comunione.

[15]Papa Francesco, Omelia, 24-
IV-2016.

[16] San Josemaría, Cammino, n. 1.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/nella-gioiosa-
speranza-di-cristo/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/nella-gioiosa-speranza-di-cristo/
https://opusdei.org/it/article/nella-gioiosa-speranza-di-cristo/
https://opusdei.org/it/article/nella-gioiosa-speranza-di-cristo/

	Per me, vivere è Cristo (I): Nella gioiosa speranza di Cristo

